
 
T.C. 

GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 

TAŞRADA KENT VE AYDIN: BURSA ÖRNEĞİ (1930-1950) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

DOKTORA TEZİ 
 
 
 
 

CAN ULUSOY 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Füsun Üstel 
 
 
 

 
 

Mart 2015  
 



ii 
 

 
ÖNSÖZ 

 
 
 

Bursa örneği üzerinden taşrada kent ve aydın ilişkisini bir zaman kesitinden 
tartışan “Taşrada Kent ve Aydın: Bursa Örneği (1930-1950)” başlıklı bu doktora  tezi, 
akademik çalışmalara mütevazı bir katkı sunma amacındadır. Merkez-taşra gibi son 
derece net bir ayrım üzerinden tektipleştirilen ve özellikle de olumsuz değer yargıları ile 
yüklü “taşra” muhayyilesine karşı, “taşra” denilen coğrafyanın kendi içindeki 
çoğulluğuna ve yadsınamayacak önemdeki iç dinamiklerine vurgu yapan bu çalışma, 
merkezi temel alan ve taşrayı edilgen ya da bağımlı değişken olarak gören okumalara 
karşı merkez ve taşra(lar) ilişkisini karşılıklı ve eşzamanlı süreçler ve ilişkiler ağı 
üzerinden tartışmaktadır.  Bununla birlikte kentin tarihsel süreç içinde gelişimi ve 
mekânsal dönüşümü ile kültürel elitler içinde yer alan taşra aydınlarının elit dolaşımı 
süreci içindeki konumları ve bu konumlar bağlamında kent ve mekân ile giriştikleri 
karşılıklı etkileşimi tarihsel bir zemin içinde tartışan bu tez, Türkiye’de sosyal bilim 
çalışmaları içindeki mütevazı ama özel konumunu ortaya koymuştur.  

 
Bu tezin hazırlanmasında en büyük pay sahibi, hiç şüphesiz tez danışmanım Sn. 

Prof. Dr. Füsun Üstel’dir. Büyük bir titizlik ve sabırla bu çalışmanın her safhasında 
ortaya koyduğu emeğin büyüklüğü karşısında kendisine teşekkürü borç bilirim. Elbette 
kendisinin bu tez üzerindeki hakkı göz önüne alındığında hiçbir teşekkür yeterli bir 
mana ifade etmemektedir. Yüksek lisans öğrenimini gördüğüm İstanbul Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslar Arası İlişkiler Anabilim Dalı’nda hazırladığım “Bir 
Jön Türk Olarak Tunalı Hilmi ve Siyasi Düşüncesi” başlıklı tezimin danışmanı olan ve 
doktora tezimin de Tez İzleme Komitesi üyesi olarak emeğini, yönlendirmelerini ve 
cesaretlendirmelerini esirgemeyen Sn. Doç. Dr. Mehmet Ö. Alkan’a şükranlarımı 
sunarım. Tez İzleme Komitesi üyesi olarak yaptığı değerlendirmelerle bu çalışmanın 
tamamlanabilmesi açısından son derece önemli hususlara dikkat çeken Sn. Doç. Dr. 
Birol Caymaz’a teşekkürlerimi sunarım.  

 
Tezin hazırlık süreci boyunca, şahsi kütüphanesinden ve arşivinden 

faydalanmamı sağlayan Sn. Raif Kaplanoğlu’na, özellikle Bursalı aydınlar üzerine 
saatler süren görüşmelerimizle katkılarını esirgemeyen Sn. Prof. Dr. Mustafa Kara’ya, 
Bursa Şehir Kütüphanesi Kent Belleği’nden son derece rahat bir çalışma ortamı ile 
faydalanmamı sağlayan, sorumlu memur Sn. Metin Sarı’ya, desteğini ve yardımlarını 
esirgemeyen dostlarım ve sınıf arkadaşlarım Sn. Cihan Özpınar’a ve Sn. Selim Sezer’e 
teşekkürü borç bilirim.    

 

 

 

 

 



iii 
 

 
 
İÇİNDEKİLER 
 
ÖNSÖZ …………………………………………………………………  ii 
KISALTMALAR ………………………………………………………  v. 
ŞEKİL LİSTESİ ………………………………………………………..  vi. 
TABLO LİSTESİ……………………………………………………….  vii. 
RÉSUMÉ ……………………………………………………………….  viii. 
ABSTRACT ……………………………………………………………  xiii 
ÖZET …………………………………………………………………..  xvii 
 
GİRİŞ ………...........................................................................................  1 
 
BÖLÜM 1-  TAŞRADA BİR MERKEZ: BURSA ……………………  16 

1.1.  Kent Kavramı ve İncelemenin Metodolojik Çerçevesi …… 17 
1.2.  Muhayyel Bursa …………………………………………… 27 
1.3.  Merkezin Sınırında Bir Kent: Bursa ……………………… 38 
1.4.  Tanzimat’tan 1950’ye Bursa’nın Tarihsel Gelişimi ……… 42 

1.4.1. Tanzimat’tan – II. Meşrutiyet’e Değişim Süreci ve Bursa ..  42 
1.4.1.1. Filatür Sanayisinin Neden Olduğu Değişimler …  42 
1.4.1.2. Osmanlı İmparatorluğu’nda İdari Reformlar ve  

Bursa’nın Taşra’da Bir Merkez  Olma Süreci …….  48 
1.4.1.3. Aydın Despotizmi ve Ahmet Vefik Paşa …………  54 
1.4.1.4. Tanzimat Dönemi Bursa’sı ve Gündelik Hayat  

Uygulamaları ……………………………….  58 
1.4.2. II. Meşrutiyet Bursa’sı …………………………………..  71 
1.4.3. Cumhuriyet Dönemi Bursa’sı (1923 – 1950) ……………  79 

1.4.3.1. Değişen Merkez ve Bursa ………………………  79 
1.4.3.2. Din – Devlet İlişkileri Yeniden Şekillenirken  

Bursa’da Mekânsal ve Toplumsal Dönüşüm  …..  89 
1.4.3.3. Cumhuriyet Bursasında Siyaset, Ekonomi, Basın,  

Eğitim ve Kütüphane    …………………………  96  
BÖLÜM 2 -  AYDIN SOSYOLOJİSİ VE ELİT DOLAŞIMI  

TEORİLERİ BAĞLAMINDA CUMHURİYET  
DÖNEMİ BURSA’SININ AYDIN GRUPLARI …….  103  

2.1. Moralist ve Realist Bakış Açıları Çerçevesinde Aydın ………  103 
2.2. Türk Aydını: Tanımı ve Fonksiyonları …………………….  115 
2.3. Elit Dolaşımı/ Değişimi / Dönüşümü Teorisi Bağlamında  

Aydınlar ve Bursa ……………………………………….  125 
   2.3.1. Elit Dolaşımı ve Siyasal Rejimler …………………………  127 
  2.3.2.  Elit Dolaşımı ve Türkiye …………………………………..  130 
   2.3.2.1. Osmanlı İmparatorluğu ve Elitler ………………..  130 
   2.3.2.2. Cumhuriyet Dönemi ve Elitler ………………….  133 
    2.3.2.2.1. 1923-1946: Sınırlı Elit Dönüşümü ….  135 
    2.3.2.2.2. Siyasal Elitlerin Parçalanması ve  

Uzlaşması: 1946 Dönemeci…………  143 
 2.4. Bursalı Aydınların Toplumsal Kökleri ve Özellikleri …….  155 



iv 
 

BÖLÜM 3 -  MEKÂN POLİTİKASI VE MEDENİYET  
TARTIŞMASI BAĞLAMINDA BURSA AYDINLARI…  158 

3.1. Cumhuriyet’in Medeniyet ve Uluslaşma Politikası Bağlamında  
       Mekân Algısı………………………………………………….  161 
3.2. Uluslaşma Sürecinde Yerel Tarihin Konumu ve Aydınlar…..  172 
3.3. Tarih ve Kültür Algısı Bağlamında Ulus Tahayyülü:  
       Bursa’dan Yansıyanlar ………………………………………  176 

3.3.1. 1930-1938 Döneminde Yansıyanlar:  
Kemalizm’in Belirleyiciliği ………………………………..  177  

   3.3.1.1. Uludağ Dergisi’ne Yansıyanlar (1935-1938) …..  181 
   3.3.1.2. 1940 Kuşağı ile Gelenek Arasında Bir Köprü:  

Mehmed Şemseddin Ulusoy ……………………..  200 
  3.3.2.  1939-1946: Normalleşme Süreci ……………………………  204 
  3.3.3.  1946 Sonrası Osmanlı-İslam Medeniyeti ile Cumhuriyet 

 Bağının Kurulması ve Yeni Kültürel Elitler………………..  215 
             3.3.3.1. Sonrası Değişimin Uludağ Dergisindeki Yansımaları   217 
 3.3.3.2. Halkevi Şubelerinde Cumhuriyetçi Muhafazakâr 

 Aydınların  Etkinliği ve Sosyal Ağları ……………  233 
   3.3.3.3. Eski Eserleri Sevenler Kurumu ve Kent Elitleri …..  235 
   3.3.3.4. Kitaplara Yansıyanlar ……………………………...  247 
   3.3.3.5. Mustafa Kemal’e Bakışları ………………………..  250 
   3.3.3.6. 1946 Sonrası Gazetelerde Siyasal Kamplaşma ve  

Yeni Kültürel Elitler …………………………….  257 
SONUÇ …………………………………………………………………  263 
KAYNAKÇA ………………………………………………………….  273 
EK-1 ULUDAĞ DERGİSİNİN YAZARLARINA GÖRE  
          TEMATİK DAĞILIMI (1935-19509…………………………  310 
EK-2 III. TÜRK TARİH KONGRESİ’NE, TÜRK TARİH KURUMU  
  GENEL SEKRETERİ ORD. PROF. DR. MUZAFER GÖKER  

TARAFINDAN SUNULAN “BASILMIŞ VE BASILACAK”  
KİTAPLAR LİSTESİ  ……………………………………………  317 

EK-3 HALÂS-I BURSA …………………………………………………  319 
EK-4 MEHMED ŞEMSEDDİN EFENDİ’NİN CUMHURİYET 
  KONULU ŞİİRİ ….……………………………………………….. 322 
EK- 5 ATATÜRKLE İLGİLİ 9 VE 9’LU RAKAMLAR ………………… 326 
EK- 6 EŞSİZ ATAM ……………………………………………………… 328 
EK-7 SOSYOLOG  GÖZÜYLE ÖNDER ATATÜRK …………………..  330 
EK- 8 ATATÜRK VE TİCARİ AHLÂKIMIZ …………………………..  332 
EK- 9 ULUDAĞ DERGİSİ’NDE YAZMIŞ BAZI ÖNEMLİ KİŞİLERİN  334 

KISA BİYOGRAFİLERİ …………………………………………  
 

 

 

 
 



v 
 

 
KISALTMALAR 
 
 
A.e.    : Aynı Eser    
a.g.e.    : Adı Geçen Eser 
a.g.m.    : Adı Geçen Makale 
a.g.t.    : Adı Geçen Tez 
AP     : Adalet Partisi 
BEESK   : Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu 
B.k.z.    : Bakınız 
c.    : Cilt 
çev.    : Çeviren 
CGP    : Cumhuriyetçi Güven Partisi 
CHP    : Cumhuriyet Halk Partisi 
DP    : Demokrat Parti 
Der.    : Derleyen 
Edt.    : Editör 
FA    : Fırka-i Ahrar 
HYDK   : Halkevleri Yüksek Danışma Kurulu 
İTC    : İttihat ve Terakki Cemiyeti 
İTF    : İttihat ve Terakki Partisi  
MKP    : Milli Kalkınma Partisi 
s.    : Sayfa 
SHP    : Sosyal Demokrat Halkçı Parti 
t.y.    :Tarih Yok 
v.b.    : Ve Benzeri 
v.d.    : Ve Devamı 
YTP    : Yeni Türkiye Partisi 
y.y.    : Basım Yeri Yok 
y.y.    : Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



vi 
 

 
ŞEKİL LİSTESİ 

 
 
          Sayfa No:  
 
Şekil 3.1 : Mısrî Dergâhı son potsnişîni Mehmed Şemseddin Ulusoy …  212 
Şekil 3.2 : Doğru, 19 Şubat 1948 ……………………………………… 258 
Şekil 3.3 : Doğru, 2 Ağustos 1948 ……………………………………. 260 
Şekil 3.4 :  Doğru, 26 Mayıs 1946 …………………………………… 260 
Şekil 3.5 :  Doğru, 20 Haziran 1947 …………………………………. 261 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



vii 
 

 
TABLO LİSTESİ 
 
 
         Sayfa No: 

 
Tablo 1.1 1926-1950 yılları arasında Bursa’daki okul, öğrenci ve öğretmen  
sayıları ……………………………………………………………………… 100  
Tablo 3.1 Mekân İlişkisi …………………………………………………… 166 
Tablo 3.2 1935-1950 Arasında Uludağ Dergisinin Tematik Dökümü ……. 186 
Tablo 3.3 1935-1938 Arasında Uludağ Dergisinin Tematik Dökümü ……. 187 
Tablo 3.4 Ün Dergisinin Tematik Dağılımı ………………………………. 208 
Tablo 3.5 1939-1946 Dönemi’nde Uludağ Dergisinin Tematik Dökümü ... 209 
Tablo 3.6 1946-1950 Arasında Uludağ Dergisininin Tematik Dökümü …. 217 
Tablo A.1 Uludağ Dergisinin Yazarlarına Göre Tematik Dağılımı (1935-1950).. 310 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

 
RÉSUMÉ 

 
 
 
Présentant à la discussion la relation entre la ville et l’intellectuel dans la 

province à travers du cas de Bursa, cette thèse se focalise sur les intellectuels qui ont 
essayé de rétablir le lien de la République avec la tradition Ottomano-Islamique dans le 
processus de transformation spatiale, politique et sociale de la ville entre les années 
1930-1950, et qui ont assumé un rôle hégémonique dans le monde culturel de la ville, 
surtout après 1946.  

 
Ayant le titre La ville et l’intellectuel dans la province : Le cas de Bursa (1930-

1950), la présente thèse a pour but de faire une contribution modeste à son domaine en 
discutant le problématique de ville et intellectuel en mettant la ville « provinciale » au 
cœur.  Les thèmes de débat principales du travail sont la transformation spatiale de la 
ville dans le cas de Bursa entre les années 1930-1950 ; les dimensions économiques, 
politiques, sociales et culturelles de cette transformation ; ainsi que les rôles sociaux que 
jouent les intellectuels à travers la relation qu’ils établissent avec la ville. Dans ce travail 
qui est mené en mettant Bursa au centre,  les revues des Maisons populaires 
(Halkevleri), les milieux intellectuels ainsi que les associations fondées sous le nom 
« Association de ceux qui aiment les reliques » existant dans les diverses villes de la 
Turquie, et surtout à Konya et à Isparta sont inclus au travail pour faire une 
comparaison. C’est ainsi que l’on a pu discuter les revues des Maisons populaires de 
Konya et Isparta et les groupes d’intellectuels qui écrivent pour ces revues-là avec une 
perspective comparative alors qu’on a étudié en profondeur la revue de la Maison 
populaire de Bursa, qui s’appelle Uludağ; l’Association de ceux qui aiment les reliques 
à Bursa (BEESK); ainsi que les milieux intellectuels regroupés autour des Maison 
populaires et de BEESK, dont chacun a marqué le monde culturel de Bursa entre les 
années 1930-1950.   

 
Dans le cadre du concept « relation centre-périphérie » qui est considéré comme 

étant un des concepts clés pour discuter la vie politique turque et qui implique à la fois 
les frontières mentales et les frontières géographiques, il est bien plus difficile de définir 
la « périphérie » que de définir le « centre ». Un autre domaine de recherche est la 
« province », qui attire plus d’attention de jour en jour dans les travaux académiques 
comme ceux qui restent en dehors du récit de l’histoire « officielle », et qui doit être 
discuté en toutes ses dimensions pour comprendre la périphérie. Et pour pouvoir discuter 
la province dans ses dimensions économiques, sociales et politiques, il est obligatoire de 
produire des monographies urbaines préparées sous la logique de travail 
interdisciplinaire et de faire des recherches sur les classes et les groupes sociaux dans la 
province. Ce travail se construit sur les interactions réciproques entre les élites 
culturelles qui sont parmi les groupes élites les plus importants de la province et le 
processus urbain dans les années 1930-1950, surtout la transformation spatiale. Surtout 
dans les périodes où on essaye de construire une nouvelle thèse d’histoire et une 
nouvelle vie culturelle, il est particulièrement important d’évaluer la relation entre les 
interventions faites à l’espace qui est un des porteurs les plus importants du mémoire 
historique et les travaux scientifiques qui se forment à travers l’historiographie.  



ix 
 

Cependant, toutes les interventions vers l’espace veulent dire des interventions vers les 
relations sociales inhérentes à l’espace. Ainsi, non seulement la transformation devient 
importante pour les élites culturelles dans le cadre d’historiographie et d’une nouvelle 
perception de civilisation, mais aussi elle devient un part du processus de circulation 
d’élites du fait que les groupes sociaux dont ces élites proviennent prennent une part de 
ce processus.   

 
À partir des années 1930, le Kémalisme a essayé d’établir une nouvelle 

perception d’histoire nationale et de culture nationale, déconnectée de l’héritage 
ottomano-islamique, se formant sur la préférence d’État laïque et société séculaire, et 
c’est à travers les intellectuels organique, surtout par les Maisons populaires qu’il l’a fait 
dans la province. Les interventions vers l’espace urbain se sont également formées sur la 
préférence de civilisation du régime, et on a rendu visible le symbolisme de la 
République, comme on le voit dans l’exemple de Place de République. S’il faut évaluer 
ce processus à l’égard de l’espace urbain, il s’agit d’une « destruction » du fait que les 
œuvres monumentaux qui ont été privés des revenus de fondations à partir du 3 mars 
1925, ainsi que des monastères fermées sont devenues solitaires ; mais de l’autre côté il 
s’agit d’une « construction » à l’égard de politique de mémoire et de construction 
symbolique de la République sur l’espace. Dans le cadre de l’historiographie de la jeune 
République faite sur la préférence de civilisation, et de ses interventions « destructives » 
et « constructives » vers l’espace, les élites ayant participé à ce processus de 
« constructions » ont fortifié leurs statuts, tandis que les élites de la classe religieuses 
comme meşayıh et müderris, qui utilisaient les espaces religieuses exposées à la 
« destruction » ont perdu statut. Le lien entre la transformation sociale et la circulation 
des élites se présente de manière évidente dans le cas de Bursa.  En effet, comme les 
processus de « construction » et « destruction » sont restés limités en raison des 
insuffisances matérielles et de la faiblesse des luttes de classe par rapport à la dureté des 
ères révolutionnaires, c’est de même manière que la circulation d’élites est restée 
« limitée ». Parmi les élites provinciales cédées de l’Empire à la République, que sont 
les notables, les bureaucrates civils et militaires et les hommes religieux, ce sont 
seulement les hommes religieux qui ont perdu de statut.  

 
La perte de capital culturel qu’ont vécue les homme religieux est mise en 

évidence dans l’exclusion de la civilisation Ottomano-Islamique avec le préférence de 
nouvelle civilisation de la République et dans le fait que les monastères et les écoles 
religieuses ont été fermées en croyant que celles-ci avaient l’occasion de faire un lien 
entre le peuple et cette ancienne civilisation-là ; que par conséquence les cheikh-effendis 
ont été financièrement liés au gouvernement en étant nommés comme prêcheur, muezzin 
ou imam aux mosquées qui sont liées à la Présidence des affaires religieuses, qui est 
fondée suivant l’abolition de la Ministère des tâches religieuses et des fondations ; que 
les réseaux formés autour des loges ont été défaits ; que les bibliothèques des loges ont 
été confisquées par l’État ; que le maintien des bâtiments des loges demeurant avec les 
revenus de fondation est devenu une charge lourdes pour les cheikh-effendis qui avaient 
déjà subi à une grande perte économique avec la fermeture des monastères ; et que 
certains des enseignant religieux ont été mis à la retraite.   

 
Les années 1930 signifient une période où le kémalisme est établi en tant qu’une 

idéologie et ou on a écrit le programme qui se symbolisait par les Six Flèches. Dans ce 



x 
 

contexte, la politique de « culture et histoire nationales » a été un des pierres de touche 
de la lutte politique et du programme du kémalisme.  La fondation de la Société pour 
recherche de l’histoire turque (1931), de la Société pour recherche de la langue turque 
(1932), des Maisons populaires et de la Faculté de langue, histoire et géographie de 
l’Université d’Ankara, ainsi que les Congrès d’histoire turque sont les outils 
idéologiques les plus importants du processus de construction de « la culture et l’histoire 
nationale ». Quant à la production de ces outils idéologiques, ceci est présentée à la 
province à travers les Maisons populaires et presque tous les travaux culturels, 
artistiques et scientifiques ont pris lieu dans les filiales, les comités et les revues des 
Maisons populaires. Après que la Maison populaire de Bursa a été fondée en  1932 et 
que sa revue, Uludağ a commencé à être publiée en 1935, les deux centres d’activité et 
de littérature les plus importants des élites culturelles ont été nés.    

 
Lorsque les Maisons populaires sont devenues le centre le plus important dans 

lequel les élites culturelles de la province pourraient travailler, il est né aussi une grande 
opportunité pour les intellectuels provenant de la classe des scolaires (ilmiye), qui 
n’avaient pas pris une position oppositive au régime, mais qui avaient perdu de statut 
avec la fermeture des monastères et des écoles religieuses. C’est pour la première fois à 
travers les Maisons populaires que ces intellectuels de la classe des scolaires – qui 
s’étaient renfermés en leurs coquilles après 1925, parallèlement à leur stratégie de 
perpétuité et qui essayait de compenser la destruction financière et perte de capital 
culturel – sont retournés aux travaux institutionnels Le dernier cheikh de Loge Mısrî à 
Bursa, Mehmed Şemseddin Effendi, a influencé la génération d’intellectuel suivante en 
tant qu’un pont entre la période Ottomane et la République avec les travaux qu’il a faits 
dans le comité d’histoire des Maisons populaires et avec les œuvres qu’il a laissés. Cette 
influence s’est réalisée soit par les réseaux sociaux qu’il a laissés à la génération 
suivante, soit par les œuvres qu’il a rédigés. La continuité sociale et culturelle provenant 
de cette situation fut un facteur qui a facilité la construction des liens que le groupe le 
plus prééminent de la ville a essayé d’établir entre la civilisation Ottomano-Islamique et 
la République après 1946 ; et cette transitivité entre les générations a pu empêcher, 
même si au niveau limité, la rupture culturelle profonde qui pourrait exister entre les 
intellectuels restant de la période Ottomane et les intellectuels de la République.   

 
Après qu’on a quitté la politique de « culture nationale » dans la période ou 

Hasan Âli Yücel était le Ministre de l’éducation nationale (1938-1946) ; qu’on a 
commencé à abandonner la thèse d’histoire turque qui négligeait totalement l’histoire 
Ottomano-Islamique et qui essayait de produire une nouvelle histoire turque en 
établissant des liens entre les anciennes civilisations anatolienne et un passé lointain de 
l’Asie central ; et que Memduh Şevket Esendal est devenu le Secrétaire général de CHP 
en 1941, un nouveau processus a commencé où le kémalisme de droite et le courant 
« d’Anatolisme » ont trouvé plus de puissance au sein du parti.  Surtout le fait 
qu’Esendal a intervenu à la circulation d’élites de la République par ses interventions au 
domaine de culture, qui était l’enjeu le plus important pour lui, ainsi que l’influence 
qu’il a eue sur les Maisons populaires au moyen de Reşat Şemsettin Sirer et Tahsin 
Banguoğlu, ont contribué à la création de l’ambiance culturelle qui rendrait les 
intellectuels kémalistes-droite et conservateurs-républicains une force hégémonique à 
Bursa après 1946. Dans cette période où, à un sens, les germes de la transformation 
profonde de l’après-1946 ont été disséminés, il y a eu une augmentation rapide des 



xi 
 

articles concernant l’histoire et la culture ottomane dans les revues des Maisons 
populaires et dans les publications de l’Institution de l’histoire turque. Parallèlement à la 
politique de « l’humanisme turc » de Hasan Âli Yücel, il y a eu une attention croissante 
vers les mystiques musulmans comme Yunus Emre et Mevlana – même si ce fut en 
dehors de leurs propres contextes – et donc il est né une base pour la période de l’après-
1946 ou l’on pourrait accentuer de nouveau les origines islamiques de notre civilisation.  

 
Avec l’année 1946, la naissance du DP et l’augmentation de l’influence du 

kémalisme de droite au sein de CHP au domaine politique, ainsi que l’existence de la 
classe bourgeoise accroissant dans les villes au domaine économique, ont influencé les 
politiques culturelles profondément. Dans le Congrès 1947 du CHP, le Parti a déclaré 
qu’il s’est déconnecté officiellement des Maisons populaires, et ainsi la mission des 
Maisons populaires – interventions idéologique-culturelle de CHP vers la province – a 
pris fin.   

 
Il est possible de trouver les traces du changement après 1946 dans les articles 

publiés à la revue Uludağ. Surtout après 1947 un nouveau groupe a été constitué et ils 
ont maitrisé les pages d’Uludağ. Le caractéristique fondamental de ce groupe qui était 
formé par des figures comme Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut et Gazali Saltık, était 
l’effort pour rétablir les liens Ottomano-Islamiques de la République, soit au niveau de 
l’histoire turque, soit au niveau de l’histoire locale. Dans ce contexte, les œuvres des 
auteurs qui avaient fait des travaux sur l’histoire de Bursa et dont plusieurs était des ex-
cheikhs-effendis, ont trouvé leur place dans les colonnes de la revue, et l’histoire et 
l’héritage culturel ottomans sont devenu des sujets les plus élaborés. Bursa a créé un 
avantage majeur pour que Baykal et ses amis puissent rétablir la relation entre l’identité 
turque et la République à un côté et la civilisation Ottomano-Islamique à l’autre côté, 
étant donné que cette ville-là avait des liens forts avec ladite civilisation et qu’il était 
parmi les scènes du processus de modernisation en notre pays. Aussi, les valeurs morales 
du citoyen, qui étaient formées dans les années 1930, qui étaient surtout soulignées dans 
les pages de pédagogie des revues des Maisons populaires et qui étaient construite sur la 
base séculaire et sur l’éthique puritaine, a commencé à être rapidement remplacée par un 
autre système des valeurs morales formées sur les valeurs islamique. À partir de cette 
date, on ne voit plus des articles dont le but était de raconter les principes du kémalisme 
au peuple, qui étaient déjà réduits à partir du début des 1940.   

 
Dans cette transformation de l’après-1946, le lieu le plus important où les 

intellectuels conservateurs républicains ont essayé de rétablir les liens entre la 
République et la civilisation Ottomano-Islamique était BEESK. Fondé en 1946 avec 
l’arrivée de Kazım Baykal à Bursa et sous les efforts des élites culturelles qu’il a 
rassemblé autour de lui, BEESK a obtenu également le soutien des élites politiques et 
économiques de la ville et grâce à ce soutien et coopération, il a reconstruit ou revivifié 
des centaines des monuments anciens.  La priorité de cette institution-là était la 
revivification des monuments abandonnés et reconstruction de ceux détruits ; également, 
ses buts principaux était de redonner à Bursa son identité de ville turco-musulmane qui 
se perdait de jour en jour ; de transférer aux nouvelles génération « la conscience du 
passé et l’amour des reliques » ; d’empêcher l’effondrement du mémoire historique de la 
ville ; et de contribuer ainsi à la création du type de citoyen « Musulman-Turc et 
républicain » qui se trouvait dans leur imagination. BEESK a aussi rendu les gens de 



xii 
 

l’ex-classe des scolaires, les élites culturelles effectives de la ville. Kazım Baykal de 
l’origine école religieuse, Fahameddin Ulusoy, qui était le fils du dernier cheikh Mısrî de 
l’origine de loge, ainsi que Hezarfen İsmail Sönmez étaient parmi les dirigeants de 
BEESK. L’institution a fait des travaux sur les reliques anciennes et elle a construit des 
réseaux sociaux avec les intellectuels importants de la génération précédente, comme 
İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Ahmed Hamdi Akseki et Hüseyin Vassaf.  

 
Le but de ce milieu intellectuel, qui est devenu une force hégémonique dans le 

monde culturel de Bursa après 1946 avec le soutien des élites politiques, économiques et 
culturelles, était de remplacer un projet étant formé dans le cadre de la politique de 
« culture nationale », négligeant l’héritage Ottomano-Islamique et ayant finalement 
failli, par le kémalisme de droite et conservateur républicain ; de former le type de 
citoyen « musulman-turc-républicain » imaginé, à travers de la conception morale 
traditionnelle et de « conscience de passé », y compris les objections vers les politiques 
culturelles des années 1930 ; et ainsi, d’intervenir surtout à l’historiographie et la 
formation spatiale de la ville.  Ce groupe des intellectuels conservateurs-républicains ont 
utilisé leur capital culturel et social qu’ils ont obtenus avec le soutien des élites 
économiques et politiques, pour devenir une force hégémonique dans la vie culturelle de 
Bursa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

 
ABSTRACT 

 
 
 

This thesis discussing the relation of the city and the intellectual in province 
through the case of Bursa focuses on the intellectuals in the city’s spatial, political and 
social transformation period between 1930-1950, who attempted to re-establish the 
nexus of the Republic to the Ottoman-Islamic tradition and who undertook a hegemonic 
role within the cultural sphere of the city especially after 1946. 
 

This thesis entitled City and Intellectual in the Province: The Case of Bursa 
(1930-1950) aims to provide a contribution to the field through discussing the 
problematic of the city and the intellectual with locating a ‘provincial’ city in its focus. 
Its primary themes of discussion include the the spatial transformation of the city of 
Bursa between 1930-1950, economic, political, social and cultural aspects of this 
transformation and the social roles of intellectuals as regards their relation to the city. In 
this study focusing on the case of Bursa, it will also include Halkevi reviews published 
in several cities of Turkey including Konya and Isparta, intellectual groups and societies 
called as ‘Admirers of Ancient Monuments’. While, thusly, Uludağ, Bursa Halkevi 
review which dominated the cultural sphere of Bursa between 1930-1950, Bursa 
Admirers of Ancient Monuments Institution (BEESK) which gathered economic, 
political and cultural elites of Bursa after 1946, and intellectual groups gathered around 
the Halkevleri and BEESK are examined, Halkevi reviews of Konya and Isparta and 
intellectual groups that contributed to these reviews are, to a certain extent, accounted so 
as to provide a comparative approach.  
 
 Within the scope of ‘core-periphery relation’, which is often seen as a key 
concept for discussing the Turkish political life and which points at both mental and 
geographical frontiers, it is even harder to define ‘periphery’ than ‘core’. Likewise the 
researches that reject the ‘official’ historiography of recent years, another research field 
that has be discussed with its all aspects so as to understand what periphery means and 
that attracts more interest within the academic research is the ‘province’. It is obligatory 
to have city monographs and to conduct researches on classes and social groups within 
the province in order to argue on the province through its economic, social and political 
aspects. This study departs from the interaction of the urban process including first and 
foremost the spatial transformation between 1930-1950 and the cultural elites who 
constitute one of the most important elite groups of the province. In the periods of 
efforts on creating a new history thesis and establishing cultural life, the ensemble 
evaluation of the nexus between the interventions on space which is one of the most 
important pillars of the historical memory and the scholarly researches shaped by the 
historiography is of extreme importance. Any intervention on the space means, however, 
an intervention on the social relations which are immanent to space. Spatial 
transformation, therefore, does not only regain importance for the part of the cultural 
elites in terms of historiography and perception of a new civilization, it also becomes 
part of the process of the circulation of elites consequent to the shares out of this 
transformation for their original social groups.  



xiv 
 

 
 1930s onwards, Kemalism attempted to establish a new perception of national 
history and national culture broken with the Ottoman-Islamic heritage and shaped by 
laic state-secular society preferences through the Halkevleri and organic intellectuals in 
the province. Its interventions on the urban space were also shaped by the civilization 
preference of the regime, moreover, as in the case of Republic Square, it made the 
symbolism of the Republic visible. In terms of urban space, this is a process of 
‘destruction’ with leaving to be deserted of monumental works and buildings of banned 
dergâh in time, which were deprived of foundation revenues by 3 March 1925, however 
a process of ‘construction’ as regards the memory politics of the Republic through space 
and its symbolic construction. Within the scope of the Young Republic’s historiography 
in accordance with its civilization preference and of its ‘constructive’ and ‘destructive’ 
interventions, elites such as meşayıh or müderris who belonged to ulama class and who 
disposed the religious spaces that faced destruction have lost their statuses while other 
elites who participated this ‘construction-building’ process have strengthened their 
statuses. The nexus between spatial transformation and elite circulation explicitly 
unfolds itself in the case of Bursa. Just as the processes of ‘construction’ and 
‘destruction’ remained limited due to conditions such as material deficiencies and the 
weakness of the class struggle in comparison with the sharpness witnessed in other 
revolutionary periods, the elite circulation remained ‘limited’ as well. Among the 
province elites composed of the city honorable (eşraf), civil-military bureaucrats and the 
religious clergy, who were transferred from the Empire to the Republic, it was only the 
religious clergy who have lost their statuses. 
 
 As a consequence of the exclusion of the Ottoman-Islamic civilization and of 
banning of the tekke and the madrasa, which were seen as capable to form direct 
relations with people, under the new civilization preference of the Republic, several 
points can be pointed out to demonstrate the losses of social and cultural capital of the 
religious clergy: Former sheiks were clung to the Presidency of Religious Affairs 
(Diyanet), which replaced the former Ministry of Sharia and Foundations, accredited as 
civil functionaries by the state such as vaiz, muezzin, or imam; dissolution of the social 
networks around the dergâh; state’s appropriation of the dergâh libraries; financial 
problems for the maintenance of the dergâh buildings which have aggravated since the 
banning of the tekke; retirement of a substantial part of madrasa professors. 
 
 1930s is the period of institutionalization of Kemalism as an ideology and 
composing of its program, which was symbolized in the Six Arrows. ‘National culture 
and national history’ policy of Kemalism, in this sense, has been a milestone of its 
ideological struggle and program. Foundations of Society of Studies on Turkish History 
(1931), Society of Studies on Turkish Language (1932), Halkevleri (1932) and the 
Faculty of Language, History, Geography in Ankara University (DTCF) along with 
Turkish History Congresses have been the most important ideological apparatuses of the 
‘national culture and history’ construction. The production of these ideological 
apparatuses has been presented to the province via Halkevleri; almost every cultural, 
artistic and scholarly study in the province has been exposed in the branches, 
committees and reviews of the Halkevleri. With the foundation of Bursa Halkevi in 1932 
and the launching of the Uludağ review, the publication of Bursa Halkevi, in 1935, two 



xv 
 

most important hubs for the activities and publications of the cultural elites have been 
realized. 

 
The fact that Halkevleri become the most important hub for the cultural elites of 

the province to work at has created a significant possibility for the intellectuals of ilmiye 
origin who did not turn out to be dissident to the regime but has lost their statuses with 
the ban of the tekke and madrasa. After 1925, within the scope of their survival 
strategies, the intellectuals of ilmiye origin, who tried to recompense the financial 
destruction and loss of cultural capital, have returned to their institutional works for the 
first time through Halkevleri. Mehmed Şemseddin Efendi, for instance, the last sheikh of 
the Mısrî Dergâh in Bursa, as a ‘bridging’ persona between the Ottoman and the 
Republic, affected the following generation of intellectuals with his work at Halkevi 
Committee of History and with his writings. This effect was realized through the social 
network that he handed over to the next generation and through his writings. The social 
and cultural continuity, which was created by this fact, has been a moderating impact for 
the construction of the linkages between the Ottoman-Islamic tradition and the Republic 
that the group of leading intellectuals in the city attempted to establish after 1946. This 
transition between generations has been able to obstruct, to a limited extent, the 
profound cultural break, which would have been experienced among the intellectuals of 
the Ottoman era and the Republican era. 

 
Abandoning the ‘national culture’ policies; becoming old-fashioned of Turkish 

History Thesis which completely neglected the Ottoman-Islamic history and tried to 
fabricate a new Turkish history through linkages between ancient Anatolian civilizations 
and long past of the Central Asia; Memduh Şevket Esendal’s election as the CHP 
general secretary in 1941; all these events during the period when Hasan Âli Yücel had 
been the minister of National Education (1938-1946) coinciding with the strengthening 
of Right Kemalism and the movement of ‘Anatolianism’ (Anadoluculuk) within the 
party have initiated a new period. Particularly Esendal’s preference to intervene to 
Republic’s elite circulation through interventions on the culture department which he 
saw the most essential issue, and, in this sense, the effectiveness in the Halkevleri, which 
was provided by Reşat Şemsettin Sirer and Tahsin Banguoğlu, have contributed to the 
genesis of a cultural climate that ensured the hegemony of the conservative Right 
Kemalist-republican intellectuals in Bursa after 1946. In this period when the seeds of 
the profound transformation of the post-1946 period were sowed, works on the Ottoman 
history and culture within the Halkevi reviews and publications of Turkish Historical 
Society (TTK) have quickly increased. Interest towards Sufi thinkers such as Yunus 
Emre and Mevlana has also increased in this period as regards the ‘Turkish Humanism’ 
policy of Hasan Âli Yücel, although these figures have mostly taken into consideration 
out of their historical contexts. The referential ground to the civilization’s Islamic 
origins for the post-1946 period has thusly been formed. 
 

The birth of the Democrat Party and the rise of Right Kemalism within the CHP 
in 1946 in political terms along with the presence of the bourgeois class that started to 
develop in cities in economic terms have profoundly affected the politics of culture. 
During CHP’s General Congress in 1947, the party has announced that it broke its 
official bonds with the Halkevleri and, thusly, their utilization as a means of ideological-
cultural intervention by CHP was ended.  



xvi 
 

 
It is possible to follow the traces of the transformation of the post-1946 period in 

the articles published in Uludağ review. Firstly, a new group dominant to the review was 
formed after 1947. The main characteristic of this group consisting of intellectuals such 
as Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut, Gazali Saltık, was the attempt to reestablish the 
Republic’s bond with the Ottoman-Islamic heritage on the planes of both a general 
Turkish history and a local history. In this sense, the works of authors, who were mostly 
former sheikhs conducted researches on the history of Bursa, were published in the 
review, and the Ottoman history and the Ottoman cultural heritage have become the 
most popular subjects in the review. Bursa, with its strong bonds to the Ottoman-Islamic 
civilization and, at the same time, with its position as being one of the scenes for the 
Turkish modernization era, has been of great advantage for Baykal and his friends so as 
to reestablish the relations between Turkish identity, the Republic and Ottoman-Islamic 
civilization. Besides, the civic moral values which are shaped throughout the 1930s and 
which are specifically emphasized in the pedagogic pages of the Halkevi reviews on the 
basis of a secular ground and a puritan morality have quickly started to leave their place 
to another system of moral values shaped by Islamic values. Articles, which aimed to 
express the principles of Kemalism to the public being already lessened since the 
beginning of the 1940s, cannot be seen in the review after this year. 

 
With the post-1946 transformation, the most important center to conduct 

activities for the conservative republican intellectuals who attempted to regenerate the 
bonds between the Republic and the Ottoman-Islamic tradition was the Bursa Admirers 
of Ancient Monuments Institution (BEESK). Founded after Kazım Baykal’s arrival to 
Bursa in 1946 and with the lead of the cultural elites around him, BEESK has revived 
and reconstructed hundreds of ancient monument with the support of the political and 
economic elites of the city and their long-term support and cooperation. BEESK has 
followed up the task of restoration of the abandoned ancient monuments and the 
reconstruction of the destructed ones. Through re-assigning to Bursa its Turkish-Islamic 
city identity, transferring the ‘conscience of the past and passion of ancient monument’ 
to young generation, preventing the erasure of city’s historical memory and reviving it, 
they aimed to contribute to create the model of ‘Muslim-Turkish and Republican’ citizen 
in their imaginations. Moreover, BEESK has provided the opportunity to the 
intellectuals of the former ilmiye class origin whose statuses were greatly damaged by 
the Republic for becoming the effective cultural elites of the city anew. Madrasa-
educated Kazım Baykal along with the dergâh-educated last Mısrî Sheikh Mehmeh 
Şemseddin Ulusoy’s son Fahameddin Ulusoy and Hezarfen İsmail Sönmez were among 
the executives of BEESK. It conducted surveys and works on ancient monuments and 
Turkish-Islamic civilization as well as establishing social networks with the previous 
generation’s most important intellectuals such as İbnülemin Mahmut Kemal İnal, 
Ahmed Hamdi Akseki and Hüseyin Vassaf.  

 
The aim of this intellectual group, which became hegemonic in the cultural 

sphere of Bursa with the support of city’s political, economic and cultural elites, was i) 
to develop a new project of ‘Muslim-Turkish-Republican’ citizen that will include 
objections of Right Kemalism and the republican conservatism; ii) to reshape this model 
through a traditional moral conception and a ‘conscience of the past’; iii) and, thusly, 
intervene especially on the historiography and the spatial formation of the city, as 



xvii 
 

opposed to the project which was shaped by the policy of ‘national culture’ and which 
neglected the Ottoman-Islamic heritage and consequently failed. This group of 
conservative republican intellectuals has successfully used their cultural and social 
capital, which they possessed by the support of the economic and political elites, so as to 
become hegemonic in the cultural life of Bursa. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



xviii 
 

 
ÖZET 

 
 

 
Taşrada kent ve aydın ilişkisini Bursa örneği üzerinden tartışmaya açan bu tez; 

1930-1950 yılları arasında kentin mekânsal, siyasal ve toplumsal dönüşümü sürecinde, 
Cumhuriyet’in Osmanlı-İslam geleneği ile olan bağını yeniden kurmaya çalışan ve 
özellikle 1946 sonrasında kentin kültürel dünyasında hegemonik bir rol üstlenen 
aydınlara odaklanmaktadır.  

 
Taşrada Kent ve Aydın: Bursa Örneği (1930-1950) başlığını taşıyan bu tez; kent 

ve aydın sorunsalını bir “taşra” kentini merkeze alarak tartışmasıyla bu alana mütevazı 
bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. 1930-1950 yılları arasında Bursa’da kentin mekânsal 
dönüşümü, bu dönüşümün ekonomik, siyasi, toplumsal ve kültürel veçheleri ve 
aydınların kent ile kurdukları ilişki üzerinden oynadıkları toplumsal roller çalışmanın 
temel tartışma konularıdır. Bursa merkezinde yürütülen bu çalışmada, Konya ve Isparta 
başta olmak üzere, Türkiye’de muhtelif kentlerde yayımlanmış Halkevi dergileri; aydın 
grupları ve “Eski Eserleri Sevenler” adıyla kurulmuş dernekler mukayese amacıyla 
çalışmaya dâhil edilecektir. Böylelikle 1930-1950 yılları arasında Bursa’nın kültürel 
dünyasına damgasını vurmuş olan Bursa Halkevi dergisi Uludağ, 1946 sonrası Bursa’nın 
ekonomik, siyasal ve kültürel elitlerini bir araya getiren Bursa Eski Eserleri Sevenler 
Kurumu (BEESK) ve Halkevleri ile BEESK çevresinde toplanmış olan aydın grupları 
derinlemesine incelenirken, Konya ve Isparta’nın Halkevi dergileri ve bu dergilerde 
yazan aydın grupları da bir oranda dâhil edilerek mukayeseli bir bakışla tartışılmıştır.  

 
Türk siyasal hayatını tartışmak için anahtar kavramlardan biri olarak görülen; 

hem zihinsel hem de coğrafi sınırlara işaret eden “merkez-çevre ilişkisi” kapsamında, 
“çevre” “merkez”e göre tanımlanması çok daha zor bir kavramdır. Son yıllarda “resmi” 
tarih anlatısının dışına çıkan çalışmalar gibi, çevreyi anlayabilmek için tüm veçheleri ile 
tartışılması gereken ve gün geçtikçe akademik çalışmalar içinde daha fazla bir ilgi gören 
bir diğer araştırma alanı da “taşra”dır. Taşranın; ekonomik, sosyal ve siyasal veçheleri 
ile tartışılabilmesi için disiplinler arası çalışma mantığı ile hazırlanmış kent 
monografileri ile taşradaki sınıflara ve sosyal gruplara ilişkin araştırmaların yapılması 
zorunludur. Bu çalışma, 1930-1950 yılları arasında başta mekânsal dönüşüm olmak 
üzere kentsel süreç ile taşranın en önemli elit gruplarından biri olan kültürel elitlerin 
karşılıklı etkileşimleri üzerinden hareket etmektedir. Özellikle yeni bir tarih tezinin ve 
kültürel yaşamın inşa edilmeye çalışıldığı dönemlerde, tarihsel hafızanın en önemli 
taşıyıcılarından olan mekâna yapılan müdahalelerle, tarih yazımı üzerine yapılan 
çalışmalar arasındaki ilişkinin bir arada değerlendirilmesi son derece önemlidir. Bununla 
birlikte mekâna dönük her müdahale, mekâna içkin sosyal ilişkilere müdahale anlamına 
geldiği için, mekânsal dönüşüm, kültürel elitler açısından sadece tarih yazımı ve yeni bir 
medeniyet algısı çerçevesinden önem kazanmaz, aynı zamanda içinden çıktıkları sosyal 
grupların da bu dönüşümden pay almaları neticesinde elit dolaşımı sürecinin de bir 
parçası haline gelir.  

 
1930’lu yıllarla birlikte, Kemalizm, laik devlet-seküler toplum tercihi üzerinden 

şekillenen, Osmanlı-İslam mirasından kopmuş yeni bir milli tarih ve milli kültür algısını, 



xix 
 

başta Halkevleri üzerinden taşrada organik aydınları aracılığı ile tesis etmeye çalışmıştır. 
Kentsel mekâna yönelik müdahaleleri de rejimin medeniyet tercihi üzerinden 
şekillenmiş, ayrıca Cumhuriyet Meydanı örneğine olduğu gibi Cumhuriyet sembolizmini 
görünür kılınmıştır. Bu süreç, kentsel mekân açısından; 3 Mart 1925 itibariyle vakıf 
gelirlerinden mahrum kalan abidevi eserlerin ve kapatılan dergâhların zaman içinde 
metruk hale gelmesi ile bir “yıkım”, fakat Cumhuriyet’in mekân üzerinden hafıza 
siyaseti ve sembolik inşası açından ise “yapım” sürecidir. Genç Cumhuriyet’in 
medeniyet tercihi üzerinden gerçekleştirdiği tarih yazımı ve mekâna yönelik “yapıcı” ve 
“yıkıcı” müdahaleleri çerçevesinde, bu “yapım-inşa” sürecine katılan elitler statülerini 
güçlendirirken, “yıkım”a maruz kalan dinsel mekânları kullanan meşayıh ve müderris 
gibi ulema sınıfına mensup elitler ise statü kaybına uğramıştır. Mekânsal dönüşüm ile 
elit dolaşımı arasındaki bağ, Bursa örneğinde açık bir biçimde kendisini ortaya koyar.  
Nitekim “yapım” ve “yıkım” süreçleri, maddi yetersizlikler ve sınıflar arasındaki 
mücadelenin devrimci dönemlerin keskinliği ile mukayese edildiğinde var olan zayıflığı 
gibi etmenlerle nasıl sınırlı kaldıysa, elit dolaşımı da “sınırlı” olmuştur.  İmparatorluktan 
Cumhuriyet’e devredilen; eşraf, sivil-asker bürokrat ve din adamlarından oluşan taşra 
elitleri içinde statü kaybına uğrayanın sadece din adamları oluşu elit dolaşımındaki 
“sınır”a işaret eder.  

 
Cumhuriyet’in yeni medeniyet tercihi üzerinden dışlanan Osmanlı-İslam 

medeniyeti ile bu medeniyetin halkla doğrudan bağ kurma imkânına sahip görülen 
kurumlarından tekkeleri kapatması neticesinde şeyh efendilerin, Şeriye ve Evkaf 
Vekâleti’nin kaldırılması üzerine kurulan Diyanet İşleri Başkanlığı’na bağlı birer memur 
olarak camilere vaiz, müezzin veya imam olarak atanarak gelir yönünden devlete 
bağlanması, dergâhlar çevresinde gelişen sosyal ağların çözülmesi, dergâh 
kütüphanelerine devletin el koyması, vakıf gelirleri ile ayakta kalan dergâh binalarının 
bakımının zaten tekkelerinin kapatılması ile büyük bir ekonomik kayba da uğrayan şeyh 
efendiler için getirdiği maddi yükler, medreselerin kapatılması ve neticesinde 
müderrislerin bir kısmının emekli edilmesi; din adamlarının yaşadığı kültürel ve sosyal 
sermaye kayıplarını dışa vurur.  

 
1930’lu yıllar Kemalizm’in ideoloji olarak tesis edildiği ve Altı Ok’ta simgeleşen 

programının yazıldığı bir dönemdir. Bu bağlamda Kemalizm’in “milli kültür ve milli 
tarih” siyasası, ideolojik mücadelesinin ve programının mihenk taşlarından biri 
olmuştur. Bu dönemde kurulan Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti (1931), Türk Dili Tetkik 
Cemiyeti (1932), Halkevleri (1932) ve Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 
Fakültesi (DTCF) (1935) ile Türk Tarih Kongreleri “milli kültür ve tarih” inşa sürecinin 
en önemli ideolojik aygıtlarıdır. Bu ideolojik aygıtların üretimleri ise taşraya Halkevleri 
aracılığı ile sunulmuş, neredeyse taşradaki bütün kültürel, sanatsal ve bilimsel çalışmalar 
Halkevleri’nin şube, komite ve dergilerinde yer almıştır. Bursa’da 1932 yılında 
Halkevi’nin kurulması ve 1935 yılında Bursa Halkevi’nin yayın organı olan Uludağ 
dergisinin çıkarılmaya başlanması ile kültürel elitlerin en önemli iki faaliyet ve yazım 
merkezi hayata geçirilmiştir.  

 
Halkevlerinin taşranın kültürel elitleri için çalışılabilecek en önemli merkez 

haline gelmesi, rejime karşı muhalif bir tavır almamış fakat tekkelerin ve medreselerin 
kapatılması ile statü kaybı yaşamış ilmiye kökenli aydınlar için de büyük bir imkân 
yaratmıştır. 1925 sonrasında, izledikleri beka stratejisi dâhilinde kendi kabuğuna 



xx 
 

çekilen, yaşanılan mali yıkıntıyı ve kültürel sermaye kaybını telafi etmeye çalışan ilmiye 
sınıfına mensup aydınlar ilk kez Halkevleri kanalıyla kurumsal çalışmalara geri 
dönmüşlerdir. Bursa’da Mısrî Dergâhı son şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi, Halkevi 
Tarih Komitesi’nde yaptığı çalışmalar ve geride bıraktığı eserlerle Osmanlı ile 
Cumhuriyet arasında bir köprü şahsiyet olarak, kendinden sonra gelen aydın kuşağını 
etkilemiştir. Bu etki, hem bir sonraki kuşağa devrettiği sosyal ağlar hem de kaleme 
aldığı eserler üzerinden gerçekleşmiştir. Bu durumun yarattığı sosyal ve kültürel 
süreklilik, 1946 sonrası kentin en önde gelen aydın grubunun Osmanlı-İslam medeniyeti 
ile Cumhuriyet arasında kurmaya çalıştığı bağların inşasını kolaylaştıran bir etken 
olmuş; kuşaklar arasında yaşanan bu geçişlilik, Osmanlı bakiyesi aydınlar ile 
Cumhuriyet aydınları arasında yaşanabilecek derin kültürel kopuşu sınırlı da olsa 
engelleyebilmiştir.    

 
Hasan Âli Yücel’in Milli Eğitim Bakanlığı döneminde (1938-1946)  “Milli 

Kültür” siyasetinin terk edilmesi, 1940’lı yıllarda Osmanlı-İslam tarihini tamamen göz 
ardı eden, eski Anadolu uygarlıkları ile Orta Asya’nın uzak geçmişi arasında kurmaya 
çalıştığı bağlar üzerinden yeni bir Türk tarihi üretmeye çalışan Türk Tarih Tezi’nin 
gündemden düşmeye başlaması ve 1941 yılında Memduh Şevket Esendal’ın CHP Genel 
Sekreteri olması ile birlikte Sağ Kemalizm’in ve Anadoluculuk akımının parti içindeki 
etkisi kuvvetlendirmesi yeni bir süreç başlatmıştır. Özellikle Esendal’ın, en önemli 
mesele olarak gördüğü kültür dairesine yapacağı müdahalelerle, Cumhuriyet’in elit 
dolaşımına müdahil olmayı tercih etmesi ve bu bağlamda Reşat Şemsettin Sirer ve 
Tahsin Banguoğlu aracılığı ile Halkevlerinde sağladığı etkinlik, 1946 sonrası Bursa’da 
Sağ Kemalist-cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların hegemonik bir güç haline gelmesini 
sağlayacak kültürel iklimin yaratılmasına katkı sunmuştur. 1946 sonrasında yaşanacak 
köklü dönüşümün bir nevi tohumlarının atıldığı bu dönemde Halkevi dergileri ve Türk 
Tarih Kurumu’nun yayınlarında, Osmanlı tarihine ve kültürüne ilişkin yazılan eserler 
hızla artmıştır. Her ne kadar kendi tarihsel bağlamlarının dışında ele alınsa da, Hasan Âli 
Yücel’in “Türk Hümanizması” siyasetine uygun olarak Yunus Emre ve Mevlana gibi 
mutasavvıflara yönelik bu dönemde ilgi artmış, böylelikle medeniyetimizin İslamî 
köklerine de tekrar vurgu yapabilmenin sağlandığı 1946 sonrası için bir zemin 
oluşmuştur.  

 
1946 yılı ile birlikte siyasal manada DP’nin doğuşu ve Sağ Kemalizm’in CHP’de 

etkinliğini arttırması, ekonomik manada ise kentlerde gelişmeye başlayan burjuva 
sınıfının varlığı kültür politikalarını derinden etkilemiştir. 1947 CHP Büyük 
Kurultayı’nda Parti, Halkevleri ile olan resmi bağını kopardığını açıklamış, böylelikle 
Halkevlerinin, CHP’nin taşraya ideolojik-kültürel müdahale aracı görevi son bulmuştur.  

 
1946 sonrası yaşanan değişimin izlerini Uludağ dergisinde yayımlanan yazılarda 

takip etmek mümkündür. Öncelikle 1947 sonrası Uludağ dergisi sayfalarına hâkim yeni 
bir grup teşkil etmiştir. Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut, Gazali Saltık gibi kişilerden 
oluşan bu grubun en temel özelliği, Cumhuriyet’in Osmanlı-İslam bağını hem Türk 
tarihi hem de yerel tarih düzleminde yeniden kurma çabalarıdır. Bu bağlamda, birçoğu 
eski şeyh efendi olan ve Bursa tarihi hakkında çalışmalar yapmış olan müelliflerin 
eserleri dergi sütunlarında neşredilmiş, Osmanlı tarihi ve kültürel mirası derginin en çok 
yayım yapılan konuları haline gelmiştir. Bursa, Osmanlı-İslam medeniyeti ile olan güçlü 
bağları ve aynı zamanda modernleşme sürecimizin sahnesi konumundaki kentlerden biri 



xxi 
 

olması nedeniyle Baykal ve arkadaşlarının Türk kimliği ve Cumhuriyet ile Osmanlı-
İslam medeniyeti arasındaki ilişkiyi yeniden kurmasında büyük bir avantaj yaratmıştır. 
Ayrıca, 1930’larda şekillenen ve Halkevi dergilerinin pedagoji sayfalarında özellikle 
vurgulanan; seküler temelde ve püriten ahlak üzerine inşa olunan yurttaşın moral 
değerleri, yerini hızla İslami değerler üzerinden beliren başka bir moral değerler sistemi 
bırakmaya başlamıştır. 1940’lı yılların başından itibaren azalmaya başlamış olan 
Kemalizm’in prensiplerini halka anlatmayı amaç edinen yazılara ise bu tarihten sonra 
rastlanmamaktadır.  

 
1946 sonrası yaşanan dönüşüm ve Cumhuriyet ile Osmanlı-İslam medeniyeti 

arasındaki bağları yeniden oluşturmaya çalışan cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların 
faaliyetlerini sürdürdükleri en önemli yer Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu 
(BEESK)’dur. Kazım Baykal’ın 1946 yılında Bursa’ya gelişi ve çevresinde topladığı 
kültürel elitlerin öncülüğün kurulan BEESK, kentin siyasal ve ekonomik elitlerinin de 
desteğini almış ve uzun yıllar bu destek ve işbirliği sayesinde yüzlerce eski eseri yeniden 
ihya veya inşa etmiştir. BEESK, metruk halde bulunan eski eserlerin ihyası, yıkılmış 
olanların ise yeniden inşasını kendisine öncelikli görev olarak biçmiş, Bursa’nın gün 
geçtikçe kaybolmakta olan Türk-İslam kenti hüviyetini yeniden kazandırmak, “mazî 
şuurunu ve eski eser sevgisini” genç kuşaklara aktarmak, kentin tarihsel hafızasının 
silinmesini engellemek ve bu hafızayı yeniden canlandırmak suretiyle, tahayyüllerindeki 
“Müslüman-Türk ve Cumhuriyetçi” yurttaş tipinin yaratılmasına katkıda bulunmayı 
amaç edinmiştir. Ayrıca, BEESK Cumhuriyet’in statülerine büyük darbeler vurduğu eski 
ilmiye sınıfı mensubu kişilerin yeniden kentin etkin kültürel elitleri haline gelmesini 
sağlamıştır. Medrese kökenli Kazım Baykal ile dergâh kökenli son Mısrî Şeyhi Mehmed 
Şemseddin Ulusoy’un oğlu Fahameddin Ulusoy ve Hezarfen İsmail Sönmez, 
BEESK’nin yöneticilerindendir. Kurum, eski eserler ve Türk-İslam medeniyeti üzerine 
çalışmalarda bulunmuş, başta İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Ahmed Hamdi Akseki ve 
Hüseyin Vassaf gibi kendilerinden bir önceki kuşağın Türkiye’deki önemli aydınları ile 
de sosyal ağlar kurmuştur.  

 
1946 sonrasında kentin siyasal, ekonomik ve kültürel elitlerinin desteği ile 

Bursa’nın kültürel dünyasında hegemonik bir güç oluşturan bu aydın grubunun amacı 
“Milli Kültür” politikası çerçevesinde şekillenen, Osmanlı-İslam mirasını yok sayan ve 
nihayetinde başarısızlığa uğrayan bir proje yerine, Sağ Kemalizm ve cumhuriyetçi 
muhafazakârlığın, 1930’ların kültür politikalarına dair itirazlarını içeren, 
tahayyüllerindeki “Müslüman-Türk-Cumhuriyetçi” bir yurttaş tipini, geleneksel ahlak 
anlayışı ve “mazî şuuru” üzerinden şekillendirerek, bu bağlamda; özellikle tarih 
yazımına ve kentin mekânsal biçimlenişine müdahale etmektir. Bu cumhuriyetçi 
muhafazakâr aydın grubu, ekonomik ve siyasal elitlerin desteği ile sahip oldukları 
kültürel ve sosyal sermayelerini,  Bursa’nın kültürel yaşamında hegemonik bir güç 
haline gelmek için başarıyla kullanmışlardır. 
 

 
 
 
 
 
 



 

GİRİŞ 

 

 
Bu tez, 1930-1950 yılları arasında Bursa’da kentin mekânsal, siyasal ve 

toplumsal dönüşümü sürecinde, Cumhuriyet’in Osmanlı-İslam geleneği ile olan bağını 

yeniden kurmaya çalışan ve özellikle 1946 sonrasında kentin kültürel dünyasında 

hegemonik bir rol üstlenen aydınlara odaklanmaktadır. Tezin temel sorunsalı; 1930’lu 

yıllarla birlikte, Kemalizm’in laik devlet-seküler toplum tercihi üzerinden şekillenen, 

Osmanlı-İslam mirasından kopmuş yeni bir milli tarih ve milli kültür algısını, başta 

Halkevleri üzerinden taşrada organik aydınları aracılığı ile tesis etmeye çalışmasına 

karşın, 1946 sonrası Cumhuriyet, Türklük ve İslam arasındaki bağı, özellikle tarih 

yazımı ve eski eserlerin ihyası üzerinden mekâna yönelik müdahalelerle yeniden kuran, 

cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların, kentin kültürel dünyasında nasıl hegemonik bir 

rol üstlenmeyi başarabildiklerine ilişkindir.  

 

Cumhuriyet döneminde kentin önde gelen kültürel seçkinlerinden olan aydınlar 

üzerine yapılacak çalışmalar ve hazırlanacak biyografiler, Türkiye taşrasında yer alan 

kentlerin, dönüşüm süreçlerine verdikleri tepkileri ve kültürel yaşamlarını incelemek 

açısından büyük önem taşımaktadır. Nitekim Türk düşünce tarihi üzerine yapılan 

araştırmalarda biyografilerin özel bir önemi vardır. Biyografiler kişi-mekân-zaman 

arasında kurduğu bağlar üzerinden, düşünce hayatımıza ilişkin önemli siyasal ve kültürel 

kodları ortaya koyarlar. Aydını, tarihsel zeminde ve zamanın ruhu içinde tartışan bu 

çalışmalar çoğunlukla, Türk düşünce dünyası içinde ulusal hatta uluslar arası bir etkiye 

sahip olan kişiler üzerinedir. Bu çalışmalar daha ziyade Türk Dili ve Edebiyatı bölümleri 

ile İnkılâp Tarihi Enstitüleri bünyesinde hazırlanmıştır. Henüz siyaset bilimi perspektifi 

üzerinden Türk aydınlarına yönelik çalışmalar yeterli sayıda değildir. François 

Georgeon’un Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri Yusuf Akçura (1876-1935),  Taha 

Parla’nın Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, Süleyman Seyfi Öğün’ün 

Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik ve Nurettin Topçu adlı eserleri, siyaset bilimi 



2 
 

perspektifinden hazırlanılan biyografilerin öncü çalışmaları olarak siyaset bilimcilere bir 

alan açmışlardır.1   

 

Ulusal ve uluslar arası alanda etkili olmuş bu aydınlardan farklı olarak, etkisi 

daha çok yerelle sınırlı kalmış, yaşadığı kentin ya da en fazla bölgenin kültürel dünyası 

içinde seçkin bir yer edinmiş olan aydınlara ilişkin ciddi akademik çalışmaların 

varlığından söz etmek ise güçtür. Yerelin veya bu çalışmada “merkez dışında kalan her 

yer” olarak tanımlanmış olan taşranın kültürel yaşamı ve düşünce dünyası içinde büyük 

ağırlığı olan bu aydınların akademi dünyasında ihmal edilmiş olması, taşraya ilişkin 

ortaya konulan düşüncelerin de çok fazla değer yargıları ile örülü olmasına neden 

olmuştur. Oysaki Türkiye taşrası, genel bir tanımlama yapmayı güçleştiren, içinde çeşitli 

düzeyden farklılıkları barındıran ve ancak ciddi kent monografileri ile destelenecek 

çalışmalarla bir tartışma konusu olabilecek geniş bir alana tekabül eder. 2000’li yıllarla 

birlikte Türkiye’de kent tarihi ve yerel tarih çalışmalarında önemli bir gelişme 

kaydedilmiş olsa da maalesef Türkiye’de henüz kentlere ve kent tarihine ilişkin 

disiplinlerarası bir yaklaşımla ele alınan çalışmalar çok sınırlıdır. Kentler arasındaki 

mukayeseli çalışmalar ise daha zayıftır. Böylelikle tek tek kentlerin incelenmesi ile 

sosyo-ekonomik, tarihsel, politik ve kültürel özelliklerinin birbirlerinden bağımsız bir 

şekilde tartışılması dışında, Türkiye’de kentler, siyasi coğrafya haritaları dışında ciddi 

bir bölgesel tasnif içinde de ele alınmamıştır. Türkiye’de siyasal, ekonomik, tarihsel, 

kültürel ve toplumsal özelliklerin kesişmeleri üzerinden bir bölgeler tasnifi yapılması, 

Türkiye’de siyasetin yapısını anlamaya yönelik çabalara büyük bir katkı koyacaktır. 

Bunun için de öncelikli yapılması gereken, kente; o kentin sosyo-ekonomik ve kültürel 

yapısına ilişkin disiplinlerarası çalışmaların daha fazla gelişmesidir.  

 

“Taşrada Kent ve Aydın: Bursa Örneği (1930-1950)” başlığını taşıyan bu tez; 

kent ve aydın sorunsalını bir “taşra” kentini merkeze alarak tartışmasıyla bu alana 

mütevazı bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. 1930-1950 yılları arasında Bursa’da kentin 

mekânsal dönüşümü, bu dönüşümün ekonomik, siyasi, toplumsal ve kültürel veçheleri 

                                                
1 François Georgeon, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri Yusuf Akçura (1876-1935), İstanbul, Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları, 3. b.s., 1999. Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, 
İstanbul, İletişim Yayınları, Yay. Hz. Füsun Üstel – Sabir Yücesoy, 5. B.s., 2006. Süleyman Seyfi Öğün,  
Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik ve Nurettin Topçu, İstanbul, Dergah Yayınları, 1992.  



3 
 

ve aydınların kent ile kurdukları ilişki üzerinden oynadıkları toplumsal roller çalışmanın 

temel tartışma konularıdır. Bursa merkezinde yürütülen bu çalışmada, Konya ve Isparta 

başta olmak üzere, Türkiye’de muhtelif kentlerde yayımlanmış Halkevi dergileri ve 

“Eski Eserleri Sevenler” adıyla kurulmuş dernekler mukayese amacıyla çalışmaya dâhil 

edilecektir. Böylelikle 1930-1950 yılları arasında Bursa’nın kültürel dünyasına 

damgasını vurmuş olan Bursa Halkevi dergisi Uludağ, 1946 sonrası Bursa’nın 

ekonomik, siyasal ve kültürel elitlerini bir araya getiren Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu (BEESK) ve Halkevleri ile BEESK çevresinde toplanmış olan aydın grupları 

derinlemesine incelenirken, Konya ve Isparta’nın Halkevi dergileri ve bu dergilerde 

yazan aydın grupları da bir oranda dâhil edilerek mukayeseli bir bakışla tartışılacaktır.  

 

Kent Çalışmalarına Bakış 

 

“Kent tarihi”nin müstakil bir disiplin veya bilim dalı mı, yoksa çeşitli sosyal 

bilim dallarının bir inceleme alanı mı olup olmadığı tartışmalıdır. Bununla birlikte, kent 

tarihi oldukça erken bir dönemde bağımsız bir disiplin olarak Batı’da gelişmeye 

başlamış, bu alanda kürsüler kurulmuş, Türkiye’de ise daha çok Kamu Yönetimi 

bölümlerinin içinde “Kentleşme ve Çevre Sorunları Anabilim Dalı”nda bir araştırma 

alanı olarak veya Tarih bölümleri içinde çalışılmıştır. Aynı şekilde Şehir ve Bölge 

Planlama bölümlerinde de kent tarihi üzerine çalışmalar yapılmaktadır.2 Müstakil bir 

bilim dalı olarak kent tarihinin Türkiye’de kendisine bir yer edinebildiği henüz 

söylenemez. Buna rağmen 2000’li yıllardan itibaren Türkiye’de çeşitli kent tarihi 

araştırma merkezleri kurulmuştur. 2000 yılında Mersin Üniversitesi’ne bağlı olarak 

kurulan “Akdeniz Kent Araştırmaları Merkezi”,  Uludağ Üniversitesi bünyesinde 2001 

yılında kurulan “Kent Tarihi Araştırmaları Merkezi (KETAM)”, İstanbul Şehir 

Üniversitesi bünyesindeki “Şehir Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi” gibi 

akademik birimler faaliyete geçmiştir.3  

 

                                                
2 Yunus Uğur, “Şehir Tarihi ve Türkiye’de Şehir Tarihçiliği: Yaklaşımlar, Konular ve Kaynaklar”, 
Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 3, Say: 6, 2005, s. 9.  
3 Bu merkezlerin çalışma biçimleri ile ilgili bir örnek araştırma olarak bkz. Tamer Gök-Tolga Levent-
Tülin Selvi Ünlü, “Kent Araştırmaları Alanında Bir Model: Mersin Üniversitesi Akdeniz Kent 
Araştırmaları Merkezi”, Planlama, Cilt:3, Sayı: 4, 2009, s. 181-185.  



4 
 

Türkiye’de kent tarihi çalışmalarında yaşanan esas önemli gelişme ise 2000’li 

yıllarla birlikte akademik yayınlarda görülen büyük artıştır. Üniversiteler bünyesinde 

kurulmuş olan merkezlerin dışında başta Tarih Vakfı olmak üzere birçok vakıf ve 

araştırma merkezi çalışmalarına başlamıştır. Tarih Vakfı’nın öncülüğünde kurulan yerel 

tarih grupları, bülten çıkarmış, çeşitli toplantı, sempozyum ve sergiler düzenlemişlerdir.4 

Tarih Vakfı, “Kent Araştırmaları” dizisi ile kentleşme, kent sorunları ve kent tarihine 

ilişkin kitaplar yayınlamaktadır.5 İletişim Yayınları da “Memleket Kitapları” dizisi ile 

kent araştırmalarına büyük bir katkı koymaktadır. Üstelik bu dizide çıkan kitaplar, salt 

tarih biliminin perspektifinden değil, farkı sosyal bilim dallarının perspektiflerinden 

incelemeleri içermektedir. Bu özelliği ile kente ilişkin interdisiplinel çalışmalar için 

önemli bir kaynakça oluşturmaktadır. Yapı Kredi Yayınları’nın “Şehir Monografileri” 

dizisi de bu alanda vurgulanması gereken katkılardandır. Nitekim yerel tarihe ve kent 

çalışmalarına artan ilgi neticeside; belediyeler, kentlerde ardı ardına kurulmaya başlanan 

kent müzeleri, yerel vakıf ve araştırma merkezleri gibi birçok kurum ve kuruluşu da bu 

çalışmalara dâhil olmuş ve önemli katkılar koymaya başlamıştır. Fakat her ne kadar kent 

ve yerel tarih çalışmaları önemli bir gelişim kaydediyorsa da yerel aydınlara ve elit 

gruplarına ilişkin çalışmalar hala yetersizliğini korumaktadır.  

 

Kaynak ve Literatür Değerlendirmesi 

 

Fatma Acun’a göre Osmanlı dönemine ilişkin kent tarihçiliği yazımı üç ayrı 

başlıkta kendisini gösterir. Kuzey Afrika kentlerine ilişkin “İslam şehri”, daha otonom 

Balkan kentleri ve Anadolu kentleri – bir diğer tabirle Türk kentleri – araştırmacıların 

Osmanlı dönemine ilişkin olarak genel olarak ortaya koydukları tasniftir.6 Bu tezde 

incelemeye tabi tutulan Bursa, kent tarihi araştırmacılarının çoğu tarafından, Osmanlı 

döneminde külliyeler civarında gelişen ekonomik ve ticari faaliyetlerin merkez 

                                                
4 Türkiye’nin farklı kentlerinden gelen yerel tarih grubu temsilcileri 16-17 Kasım 2001’de İTÜ Maçka 
Sosyal Tesisleri’nde "Türkiye'de Yerel Tarihçilik ve Sivil Bir Çaba Örneği Olarak Yerel Tarih Grupları 
Konferansı”nda bir araya gelmişlerdir. Konferanstaki sunumlar Funda Çelebi’nin editörlüğünde kitap 
olarak yayımlanmıştır. Bkz. Yerel Tarihçilik, Kent, Sivil Girişim Yerel Tarih Grupları Deneyimi 
Yerel Tarih Konferansı: Yerel Tarih Grupları Deneyimi, Edt. Funda Çelebi, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yurt Yayınları, 2001.  
5 Kent tarihine ilişkin kaynaklara ilişkin Tarih Vakfı bir kent araştırmaları bibliyografyası da 
yayımlamıştır.  Bkz. Kent Araştırmaları Bibliyografyası, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2002.  
6 Fatma Acun, “A Portrait of Ottoman Cities”, The Musilm World, C. 92, 2002, s. 255-258.  



5 
 

kentlerinden biri olarak kabul edilmiştir.7 Osmanlı Klasik Dönemi’ne ilişkin bu tasnifle 

birlikte Bursa, 19. y.y.’da modernleşme sürecine eklemlenen, Tanzimat bürokrasisinin 

valilik ve diğer kamu binalarının teşkil ettiği ana aks üzerinden gelişen kentler arasında 

sayılmış ve bu bağlamda incelemeye tabi tutulmuştur.  

 

Kent tarihi araştırması yapan özellikle tarih bölümü menşeli araştırmacıların 

dayandıkları kaynaklar öncelikle şer’iyye sicilleri, temettuat defterleri, tahrir defterleri 

ve salnameler olmuştur. Halkevleri bünyesinde 1930 ve 1940’lı yıllarda yapılan Bursa 

tarihine ilişkin araştırmalarda,  yoğun bir şer’iyye sicilleri inceleme ve neşretme süreci 

yaşanmıştır. 1980 sonrasında ise temettuat defterlerine, tahrir defterlerine ve salnamelere 

ilginin arttığı söylenebilir. Bununla birlikte Bursa tarihini yazanların başvuru kaynakları 

arasında yine Bursa tarihine ilişkin Osmanlı döneminden kalma kitaplar mevcuttur. 

Mehmed Şemseddin Ulusoy’un başta Yâdigâr-ı Şemsî olmak üzere kaleme aldığı 

kitaplar ile Gazzîzâde Abdüllatif Efendi’nin ve Baldırzâde Selisi Şeyh Mehmed 

Efendi’nin kaleme aldığı eserler bunların başlıcalarıdır. Daha erken döneme ilişkin 

olarak ise yukarıda belirtilen kaynakların dışında, yıllıklar, Belediye Arşivi, Yıldız 

Sarayı Arşiv Belgeleri, Halkevleri ve CHP’ye ait belgeler, okul yıllıkları, haritalar, 

seyyahların kitap ve notları, sözlü tarih çalışmaları, gazete ve dergiler, dergâhlardan 

çıkan evraklar, anılar ve Devlet İstatistik Enstitüsü (DİE) verileri en çok başvurulan 

kaynaklar olmuştur. Kaynakların kullanımı ise kent tarihine kendi disiplinleri açısından 

yaklaşan araştırmacıların, yöntem, soru ve konularına göre değişiklik göstermiştir. Fakat 

Bursa’ya yönelik kaleme alınan eserler için Yunus Uğur’un kent tarihi incelemelerinin 

yöntemine yönelik olarak, ilk dönem olarak belirttiği ve daha çok Ömer Lütfi Barkan, 

Halil İnalcık, M. Çağatay Uluçay, Ronald C. Jennings, Özer Ergenç, Haim Gerber, 

Suraiya Faroqhi, Tevfîk Güran gibi tarihçilerin Anadolu şehirleri; Andre Raymond, 

Abdul Karim Rafeq, M. A. Bakhit, Nelly Hanna gibi tarihçiler Arap şehirleri ve Nikolai 

Todorov, Machiel Kiel gibi tarihçilerin de Balkan şehirleri üzerine yaptıkları çalışmalara 

yönelik getirdiği saptamalara çok benzer şeyler söylenebilir:   

 
“Bu döneme ait çalışmaların getirdiği yenilik, tarihî kaynakların çeşitleri ile 

ilgilidir. Kaynakların kullanımı noktasında ise; ne metinlerin analizi ne de kaynakların 
mukayeseli kullanımı açısından yeni bir yaklaşım sergiledikleri söylenebilir. Bu ilk 

                                                
7 A.e., s. 260.  



6 
 

çalışmaların konulara yaklaşımları da tematik veya analitik olmaktan ziyade tasvirî 
olmuştur. Belirli bir kaynağa dayanarak, bu kaynaktaki bilgiler çerçevesinde şehir tarihi 
monografileri yazılmıştır. Hatta şehir tarihi olarak hazırlanan çoğu tezin içindekiler bölümü, 
bu sebeple olsa gerek, şehrin iktisadî, siyasî, sosyal tarihi gibi klişeleşmiş başlıklar içerir. 
Şehrin ne olduğu, unsurları, şehirlerarasındaki ilişki ve etkileşim, şehirlerin genel siyasî ve 
iktisadî sistem içerisindeki yeri gibi sorular bu çalışmalarda, belki de ilk çalışmalar olduğu 
için, cevabı aranan sorular olmamıştır. … Dolayısıyla bu nesil tarihçileri şehri, ya iktisat 
tarihçisi ya siyaset tarihçisi ya da sosyal tarihçi gözüyle değerlendirmişlerdir. Bir şehir 
tarihçisi yaklaşımı ise henüz yoktur.”8 

 

Bursa’ya yönelik yazılan kent monografileri ve tarih araştırmalarında Uğur’un bu 

saptamalarının dışına çıkan çalışmalar da kaleme alınmıştır. Fakat bu çalışmaların 

hepsine burada yer verilmeyecek, kaynakça değerlendirmesi, tezin kapsamı gereği 

modernleşme döneminden 1950 yılına kadar olan dönemi inceleyen eserler üzerine 

olacaktır.  

 

 Sevilay Kaygalak’ın Kapitalizmin Taşrası: 16. Yüzyıldan 19. Yüzyıla Bursa’da 

Toplumsal Süreçler ve Mekânsal Değişim başlıklı incelemesi yukarıda eleştirilen 

standardın dışında bir örnek teşkil eder. Kaygalak, dünya kapitalist sistemi içinde, fakat 

sadece o sisteme bağımlı olarak değil, daha ziyade kendi iç dinamikleri ile 

kapitalistleşme sürecini yaşayan Bursa’yı bir iktisat tarihçisi gözü ile kaleme almıştır. 

Kaygalak’ın çalışmasındaki en büyük eksiklik disiplinler arası daha bütüncül bir 

okumayı ihmal etmiş olmasıdır. Fakat yine de deskriptiflikle yetinen Bursa kent tarihi 

çalışmalarından farklı olarak Kaygalak’ın eseri önemlidir.  

 

Yapı Kredi Yayınları’nın “kent monografileri” dizisi altında çıkmış Bir Masaldı 

Bursa kitabı ise farklı disiplinlerdeki araştırmacıların kendi disiplinleri üzerinden 

Bursa’yı tartışan makalelerine yer vermesi ile öne çıkar. Bu kitap, toplu bir halde 

okunduğunda tüm veçheleri ile Bursa’yı anlamaya bir katkı olsa da farklı disiplinlerin 

birbirini kesmeyen, birbirinden beslenmeyen bakış açıları karşısında Bursa’yı bir bütün 

olarak kavratma noktasında önemli bir soruna sahiptir.   

 

Bursalı tarih araştırmacısı Raif Kaplanoğlu’nun eserleri, bu tezin özellikle 

Bursa’nın kentsel süreçlerini tartışmayı amaç edinen birinci bölümünde en sık başvuru 

yapılan kaynaklar arasındadır. Kaplanoğlu’nun kuruluş döneminden günümüze dek, 
                                                
8 Uğur, a.g.m., s. 21.  



7 
 

Bursa’ya ilişkin neredeyse tüm kadı sicilleri, temettuat defterleri, tahrir defterleri, 

salnameler, Belediye Arşivi, gazete ve dergi arşivi gibi birincil kaynakları tarayarak 

kaleme aldığı kitaplar, araştırmacılar açısından büyük bir imkân sağlamaktadır. Fakat 

Kaplanoğlu’nun da eserleri, birçok tarihçinin çalışmalarıyla benzer şekilde deskriptiftir. 

Bununla birlikte akademi camiasından olmayan Kaplanoğlu’nun sadece birincil 

kaynaklara yönelik yapmış olduğu ve okunması son derece zahmetli siyakat ve rika ile 

kaleme alınmış metinleri çevirerek neşretmesi dahi araştırmacılar için birincil kaynakları 

incelemede büyük bir kolaylık sağlamıştır.   

 

Aynı şekilde birincil kaynaklara, özellikle Genelkurmay, TBMM, Halkevleri ve 

CHP arşivine, gazete-dergi taramalarına ve sözlü çalışmalara dayanarak yaptığı 

araştırmalarla öne çıkan ve dört ciltlik Bursa Ansiklopedisi’ni kaleme alan Yılmaz 

Akkılıç da Kaplanoğlu ile benzer bir açıdan değerlendirilebilir. Ayrıca Bursa’nın kent 

tarihine yönelik olarak, tezin bölümlerinde de atıflar yapılmış olan, Uludağ 

Üniversitesi’nde kaleme alınmış doktora ve yüksek lisans tezleri,  Prof. Dr. Saime 

Yüceer’in Kurtuluş Savaşı ve Cumhuriyet dönemi Bursa’sına ait araştırmaları9, aynı 

üniversiteden Dr. Mine Akkuş’a ait olan ve doktora tezinden kitaplaştırılan Bursa 

Halkevi ve Uludağ Dergisi başlıklı kitap da kent tarihi için kaynakçada zikredilmesi 

gereken eserlerdendir.10 Fakat bu eserlerin hiçbiri de deskriptif olma özelliğinden öteye 

gidememiştir.  

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi öğretim üyelerinden Prof. Mustafa 

Kara’nın özellikle Bursa dergâhları ve tasavvuf kültürü üzerine eserleri, vurgulanması 

gereken çalışmalar arasındadır. Kara da temelde deskriptif çalışmalar yapmakla birlikte, 

din sosyolojisi ve tarih biliminin yöntem ve yaklaşımlarını da kullanarak, içerik 

bakımından, Bursa tarihi ile ilgili kaleme alınmış birçok esere nazaran daha verimli ve 

                                                
9Saime Yüceer, Bursa’nın İşgal ve Kurtuluş Süreci (8 Temmuz 1920 - 11Eylül 1922), Bursa, Uludağ 
Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayını, 2001 Yüceer, 
Tanıkların Anlatılarıyla Bursa Tarihi (Sözlü Tarih Arşivi 1919–1938), Bursa, Uludağ Üniversitesi 
KETAM Yayınları, 2005. 
10 Mine Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi, Bursa, Nilüfer – Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 
2011. 



8 
 

yorumsamacı eserler ortaya koymuştur.11 Aynı fakültede görev yapan Prof. Dr. Mefail 

Hızlı başta olmak üzere birçok akademisyen, Bursa tarihine ilişkin deskriptif fakat başta 

sosyoloji olmak üzere diğer disiplinler için de son derece istifade edilebilir eserler 

kaleme almışlardır.12  

 

Tez kapsamında tartışılan Kazım Baykal, Kamil Kepecioğlu ve yukarıda 

eserlerine az da olsa değinilen Mehmed Şemseddin Ulusoy gibi Bursa tarihinde önemli 

bir yer edinmiş aydınların eserlerini de ayrıca vurgulamak gerekmektedir. Her üç isim, 

titiz bir araştırmacılıkla bulduklarını nakletmişler ve Bursa tarihine ilişkin birçok yanlışı 

da düzeltmişlerdir. Tarih yazıcılığına katkıları, kayıt altında bulunan belgeleri 

okumaktan ve nakletmekten çok daha ötedir. Birçok kitabeyi, belgeyi, eseri, büyük 

zahmetlerle keşfetmiş, gün ışığına çıkarmış ve titizlikle korumuşlardır.  

 

Bursa açısından dikkate değer ikincil kaynaklar arasında Bursa Araştırmaları 

(Mayıs 2003 - …) ile Bursa Defteri (1998-2008) başlıklı, kent tarihi ve kültürü üstüne 

çıkan dergilerin önemli bir yeri vardır. Bursa Defteri ve özellikle Bursa Araştırmaları 

dergisi, birincil kaynakları ve sözlü tarih çalışmalarını geniş bir biçimde 

değerlendirmiştir. Daha çok tarih ve ilahiyat anabilim dallarından akademisyenlerin 

kaleme aldıkları yazılardan oluşan Bursa Defteri ve Bursa Araştırmaları dergileri, bu 

disiplinlerin yöntem ve soruları üzerinden hareket eden araştırmalara yer vermiştir. Yine 

Bursa Halkevi tarafından çıkartılan ve tezin en önemli inceleme materyallerinden biri 

olan Uludağ dergisinde Bursa kent tarihi ve kültürüne ilişkin çıkan yazılar önemli birer 

kaynaktır. Uludağ dergisinde kent tarihi üzerine çıkan yazılarda; kadı sicilleri, eski 

müelliflerin Bursa hakkındaki eserleri, kitabeler, yazarların kendi etüt çalışmaları büyük 

yer tutmuştur.  

 

1930-1950 döneminde Bursa’da basılmış olan gazetelere ulaşmak çok güçtür. Bu 

dönemin öncesinde ve sonrasında oldukça rahat bir biçimde elde edilebilen gazete arşivi 

                                                
11 Mustafa Kara, Bursa’da Tarikatlar ve Tekkeler, Bursa, Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2012. 
Kara, Bursa’da Dini Kültür, Bursa, Emin Yayıncılık, 2011.  
12 Mefail Hızlı, Mahkeme Sicillerine Göre Osmanlı Klasik Dönemi Bursa Medreselerinde Eğitim – 
Öğretim, Bursa, Emin Yayınları, 2013. Hızlı, Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Medreseleri, İstanbul, 
İz Yayıncılık, 1998.  



9 
 

bu dönemde yok denecek kadar azdır. 1925 sonrası Takrir-i Sükûn yasası çerçevesinde 

basına getirilen sınırlamalar ve izleyen dönemde 1931 yılında çıkarılan Matbuat 

Kanunu’nun etkisi, ayrıca 1930’lu yıllarla birlikte parti-devlet bütünleşmesinin 

hızlanması ile resmi politikanın dışında herhangi bir gazete çıkarmanın neredeyse 

imkânsızlığı, dönem içinde matbuat hayatının kısırlaşması ve günümüze ulaşabilecek 

yayın adedinin de son derece sınırlı kalmasını belirleyen etkenler arasındadır. Ayrıca, 

Bursa Halkevi kütüphanesinin Halkevleri kapatıldıktan sonra yağmalanması, binlerce 

kitap, dergi ve gazetenin çöpe gitmesine neden olmuştur. Böylelikle Halkevi 

kütüphanesinde arşivlenen gazete ve dergiler de yok olmuştur. Bu sebeplerden dolayı 

gazete, söz konusu kısıtlar nedeniyle, bu dönemde aydınların çalışmalarını 

inceleyebilmek için değerlendirilebilecek bir araç olmaktan uzaktır. Yine de eldeki 

nüshalardan yararlanmak suretiyle, araştırma desteklenmeye çalışılmıştır. 

  

1930’lu yıllarla birlikte rejimin otoriter yöneliminin güçlenmesi ve yayın 

hayatındaki yasal kısıtlamaların bu dönemde Bursa’da çıkan dergilerin gerek sayısal 

olarak azalmasında gerekse de tek tip yayın yapmalarında büyük etkisi olmuştur. Bu 

dönemde hem periyodik olarak çıkartılması, hem de çıktığı müddet içinde kentin 

kültürel hayatına yön vermesi nedeniyle Uludağ, bu dönemde çıkan dergiler içinde 

müstesna bir yere sahiptir.  

 

Bursa’nın kent tarihi hakkında çalışma yapmanın en büyük avantajı, farklı 

kaynaklardan yararlanılarak, neredeyse birincil kaynakların tümünü takip edebilmedir. 

Halkevlerinin kadı sicillerinin neşrederek başlattığı süreç, yıllar içinde Bursa Eski 

Eserleri Sevenler Kurumu tarafından yayımlanan kitap ve broşürlerle devam etmiş, 

Uludağ Üniversitesi’ne bağlı Tarih Bölümü ve İlahiyat Fakültesi’nin bünyesinde yapılan 

çalışmalarla, Bursa Araştırmaları ve Bursa Defteri’nin, son yıllarda da Bursa 

Araştırmaları Merkezi ve bu merkezle birlikte çalışan Bursa Kent Müzesi’nin çeşitli 

yayınları itibari ile tahrir defterleri, temettuat defterleri, salnameler ve kitabeler 

neşredilmiştir. Yine Kent Müzesi, Bursa Araştırmaları Merkezi ve Büyükşehir 



10 
 

Belediyesi’nin çalışmaları ile Bursa hakkında ulaşılabilen seyahatnamelerin birçoğu 

kitap olarak basılmıştır.13  

 

Bursa Atatürk Kütüphanesi’nde 1950 sonrasına ait son derece muntazam bir 

şekilde dizilmiş gazete arşivi ve 1950 öncesine ait önemli miktarda kitap bulunmaktadır. 

Bursa Şehir Kütüphanesi bünyesinde yer alan Bursa Belleği de, Bursa kent tarihi 

alanında çalışmak isteyenler açısından önemli bir kaynak birikimine sahiptir. Bursa 

Belleği’nde geniş bir dergi koleksiyonu mevcuttur. Ayrıca Bursa ile ilgili salnâmalere 

Bursa Belleği’nden ulaşılabilir. Bursa İnebey Yazma ve Eski Basma Eserler 

Kütüphanesi’nde ise dergâhlardan ve eski kütüphanelerden taşınmış son derece nitelikli 

bir el yazma eserler koleksiyonu mevcuttur ve eserlerin bir kısmı Bursa tarihi ile 

ilgilidir. 

 

Bununla birlikte dergâhların evrak-ı metrukelerinin henüz tam olarak 

tasniflenmemiş olması – sadece Mısrî Dergâhından kalan evrak adedi 1200’ün 

üstündedir -, binlerce el yazma ve matbu eski eserin şahıs ellerinde bulunuyor olması, 

birçok çalışmanın nakledici olmaktan öteye gidememesi ve disiplinler arası çalışmaların 

eksikliği, Bursa kent tarihi üzerine yapılacak olan çalışmaların zorlukları arasında yer 

alır. Ayrıca yukarıda da bahsedildiği üzere 1930-1950 arasında yayımlanmış 

gazetelerden geriye kalanlar da çok azdır. 

 

Osmanlı modernleşmesini takip eden süreçte Bursa tarihine ilişkin kaleme alınan 

yazılarda genellikle bir ön kabul vardır. Anadolu ve Türk kenti olan Bursa modernleşme 

dinamikleri ile birlikte modern bir kent hüviyetine 19. y.y. itibari ile kavuşmaya 

başlamakta, Ahmet Vefik Paşa (1879-1882) dönemi ile birlikte kentin ana aksları 

belirlenmekte ve bu dönemde kent kültürel ve idari manada yeniden biçimlenmekte, 

Cumhuriyet dönemi bu dinamiklerin bir nevi sürekliliği üzerinden kente ilişkin 

tasarruflarda bulunmaktadır. Kaynakça’da belirtilmiş olan Zeynep Abacı Dörtok’un 

“Modernleşme Sürecinde Bursa Kenti’nin Mekansal ve Sosyal Değişimi (1860-1910)”,  

Rana Aslanoğlu’nun “Bursa Kent Planlama Tarihi”,  Beşir Ayvazoğlu’nun “Bursa 

                                                
13 Bu seyahatnameleri derleyen önemli bir isim de Prof. Dr. Heath W. Lowry’dir. Bkz. Heath W. Lowry, 
Seyyahların Gözüyle Bursa (1326-1923), İstanbul, Eren Yayıncılık, Çev. Serdar Alper, 2004.  



11 
 

Hakkında Yazmak: Türk Aydınlarının Bursa Sevgisi Nasıl Başladı”, Önder Batkan’ın 

“Bursa’da Kentsel Gelişim ve Planlama”, Kazım Baykal’ın Örnek Türk-İslam Şehri 

Bursa’nın Kuruluşu, Gelişmesi ve Korunması Önerileri”, Neslihan Dostoğlu’nun 

“Modernleşme Döneminde Bursa’da Kentsel Gelişme”, Albert Gabriel’in Bir Türk 

Başkenti Bursa C. I – II, Mefail Hızlı’nın “Modernleşme Dönemi Bursa’sında Eğitim 

Öğretim”, Halil İnalcık’ın “Türkiye’nin Tekstil Tarihçesi Üzerine Notlar”, Ahmet 

İpekyün’ün “Bursa’nın Ekonomik Profiline Genel Bakış”, Raif Kaplanoğlu’nun 

Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), Mustafa Kara’nın Bursa’da Dini 

Kültür ve Bursa Dergâhları, Sevilay Kaygalak’ın Kapitalizmin Taşrası: 16. Yüzyıldan 

19. Yüzyıla Bursa’da Toplumsal Süreçler ve Mekânsal Değişim, Heath W. Lowry’nin 

Seyyahların Gözüyle Bursa 1326-1923, Béatrice Saint Laurent’ın “Bir Tiyatro 

Armatörü: Ahmed Vefik Paşa ve 19. Yüzyılın Son Çeyreğinde Bursa’nın Yeniden 

Biçimlenmesi”, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Beş Şehir (Bursa bölümü), Can Ulusoy’un 

“Bir Aydın Olarak Mehmed Şemseddin Ulusoy” başlıklı çalışmaları, her biri farklı 

disiplinlerin yöntem ve soruları ile inceledikleri konuya eğilse de Ahmet Vefik Paşa’nın 

genel hatlarını belirlediği kentsel mekânın dönüşümü ve aydın despot yönetim tarzı ile 

Cumhuriyet dönemi arasında bir süreklilik olduğunu savunurlar.  

 

Bu tezde Bursa’ya ilişkin yayımlanmış tüm salnameler ve 1934 Bursa Yıllığı14, 

1930-1950 arasında yayımlanmış gazeteler, Bursa Halkevi tarafından çıkartılan Uludağ 

dergisi, CHP Arşivi, Mısrî Dergâhı kütüphanesi, Raif Kaplanoğlu Arşivi incelenmiş, 

Osmanlı dönemi Bursa haritaları üzerine Raif Kaplanoğlu ile birlikte mukayeseli olarak 

çalışılmış, kaynakçada gösterilen ikincil kaynaklar okunmuş ve atıflar yapılmış, 

haklarında tezin ilerleyen sayfalarında bilgiler verilen Eşrefî ve Numâniye Dergâhı 

postnîşîn evlâdı, restoratör Mehmed Safiyyüddin Erhan, Kazım Baykal’ın oğlu Bumin 

Baykal, Bursa dergileri üzerine araştırmalar yapan şair-yazar Nevzat Çalıkuşu, Bursa 

Araştırmaları Vakfı Genel Sekreteri Raif Kaplanoğlu ve Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu Başkanı mimar Zafer Ünver ile derinlemesine mülakat tekniğine dayalı 

görüşmeler yapılmıştır. 

 

 
                                                
14 Bursa Yıllığı – Mali Yıl – 1934, Bursa, Bursa Büyükşehir Neşriyatı, Hz. Sedat Ataman, 1935.  



12 
 

Tezin Sistematiği ve Hipotezler 

 

Tez üç ana bölümden oluşmaktadır. “Taşrada Bir Merkez: Bursa” başlığını 

taşıyan birinci bölümde; kent kavramı, kent sosyolojisi bağlamında incelenecek ve 19. 

y.y.ın ikinci yarısından, 1950 yılına kadar kentteki modernleşme dinamikleri, ekonomik, 

siyasal ve toplumsal dönüşümler ile kentin mekânsal dönüşümü arasındaki ilişkiler 

tartışılacaktır. Farklı siyasal görüşlere mensup aydınların Bursa tahayyülü ile kentin 

mekânsal dönüşümüne yönelik müdahale ve tutumları da bu bölümde yer almaktadır. 

Amaç öncelikle, Bursa’nın aydınlarının içinde yetiştiği, çalıştığı ve ürettiği kentsel 

mekân ile aralarındaki karşılıklı ilişkiyi kavramaktır. Bursa’nın kent tarihinin çeşitli 

veçheleri ile tartışılmaya çalışıldığı bu dönem, disiplinlerarası bir çalışma sistematiği 

çerçevesinde tartışılmaya çalışılmıştır.  “Aydın Sosyolojisi ve Elit Dolaşımı Teorileri 

Bağlamında Cumhuriyet Dönemi Bursa’sının Aydın Grupları” başlığını taşıyan ikinci 

bölümde, öncelikle “aydın” kavramı üzerine yoğunlaşılacaktır. Literatürdeki farklı aydın 

tanımlarından hareketle Bursalı aydınlara yönelik bir tanım yapılacaktır. İncelenilen 

dönemde, Türkiye’de elit ve aydın olmanın aynı kimlikte buluştuğu iddia edilerek, elit 

dolaşımı bağlamında aydınların hegemonya mücadelesi içindeki konumları da ele 

alınacaktadır. Türkiye’de elit dolaşımı; elitler arası süreklilik ve yeni toplumsal elitler 

ayrımına dikkat çekilerek, tarihsel zemin içine tartışılacaktır. Bu bağlamda, Türkiye’deki 

elit dolaşımı ve aydınların konumu ile Bursa’da elitlerin ve aydınların konumu 

mukayeseli olarak ele alınacak; ayrıca Bursalı aydınların toplumsal kökleri ve özellikleri 

incelenecektir. “Mekân Politikası ve Medeniyet Tartışması Bağlamında Bursa 

Aydınları” başlıklı üçüncü bölümde Bursalı aydınların başta Uludağ dergisindeki 

yazıları ve Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu içindeki faaliyetleri olmak üzere, 

Halkevi şubelerindeki çalışmaları, kitapları, gazetelerde yayımladıkları makaleleri 

incelenecektir. Kent içindeki ve ülkedeki sosyal ağları üzerinden biçimlenen sosyal 

sermayeleri ve elit dolaşımı süreci içinde verdikleri statü mücadeleleri, izledikleri 

taktikler ortaya konulacaktır.  

 

Tezin bölümlerinin kavram haritası da disiplinler arası bir bakışın ürünüdür. 

Sosyal sermaye, siyasal sermaye, ekonomik sermaye, sembolik sermaye, yeniden 

kültürel üretim, siyasal elitler, ekonomik elitler, kültürel elitler, sembolik elitler, elit 



13 
 

dolaşımı (değişimi-dönüşümü), hafıza mekânları gibi sosyolojinin; aydın despotizmi, 

organik aydınlar, merkezileşme, yerelleşme, Aydınlanma, cumhuriyetçi muhafazakârlık, 

Sağ Kemalizm, kamusal alan, yaratıcı muhayyile, geleneğin icadı, geleneğin ihyası, 

merkez-çevre ilişkileri gibi siyaset bilimi, siyasi tarih ve siyaset sosyolojisinin 

kavramları; sermaye birikimi, kapitalizm gibi iktisat kavramları birer anahtar kavram 

olarak tezde kullanılacaktır.  

 

Tezde tartışılacak olan hipotezler ise şu şekildedir: 

 

 Bursa’da ekonomik ve siyasal dönüşümlere; kentin mekânsal dönüşümü eşlik 

etmiştir. Filatür sanayisinin gelişimi; kentin mekânsal dokusuna fabrikaların 

eklemlenmesi, mahallelerin sınıfsal olarak ayrılması ve konak hayatının 

Bursa’da başlaması gibi neticeler doğurmuştur. Tanzimat Dönemi’nin 

modernleşme tercihi ve aydın-despot vali Ahmet Vefik Paşa’nın 

uygulamaları ile hızlı bir mekânsal dönüşüm geçiren Bursa’da; günümüze 

ulaşan temel kent içi ulaşım akslarının belirlendiği, barok mimarinin 

görünürlülüğünün arttığı bir dönem yaşanmıştır. II. Abdülhamid döneminin 

Osmanlı İmparatorluğu’nun ilk asrına yönelik “kuruluş miti” üzerinden 

iktidarına sembolik meşruiyet üretme çalışmaları, İttihat ve Terakki 

Dönemi’nin Türkçülük anlayışı çerçevesinde I. Ulusal Mimari Akımı’nın 

yansımaları, Cumhuriyet’in seküler ve milliyetçi tercihleri, 1946 sonrası 

Osmanlı-İslam geleneği ile Cumhuriyet’in bağlarını kurmaya çalışan Sağ 

Kemalist aydınların etkin hale gelmesi, kentin mekânsal dönüşümüne derin 

etkide bulunmuştur. Aynı zamanda mekâna dönük her müdahale de mekâna 

içkin sosyal ilişkilere müdahale anlamına geldiği için, kentteki elit dolaşımı 

sürecine de etki etmektedir.  

 1930 sonrası Türk siyasal yaşamındaki üç önemli dönemecin, Türkiye’de elit 

dolaşım süreci ve aydınların konumlanması üzerinde belirleyici bir etkisi 

olmuştur. Bu süreçler; 1930 ile Mustafa Kemal’in vefatı arasında geçen 1938 

yılları arası, İsmet İnönü’nün “Milli Şeflik Dönemi” (1938-1946) ve 1946-

1950 çok partili siyasal yaşamdır. 



14 
 

 Cumhuriyet devrimi, yerelde eşraf-din adamı-bürokrat üçlüsüne dayanan elit 

yapısı içinde sınırlı bir değişim gerçekleştirmiştir. Tekke ve zaviyelerin ve 

medreselerin kapatılması ile din adamlarının toplumsal statüleri sarsılırken; 

CHP’li olmak ve modern okullarda yüksek öğretim görmek, toplumsal ve 

siyasal elitlere dâhil olabilmek açısından önem kazanmıştır.  Halkevlerinin 

açılması ile birlikte, siyasal rejim organik aydınları üzerinden taşrada 

hegemonya mücadelesine girişmiş, aynı zamanda elit dolaşımı süreci içinde, 

taşrada yeni kültürel ve siyasal elitlerini seçebileceği bir yapı oluşturmuştur. 

1938 sonrası Halkevleri içinde güç kazanmaya başlayan Anadolucu ve 

cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar, 1946 sonrasında Bursa örneğinde 

görüleceği üzere ekonomik ve siyasal elitler ile girdikleri ittifak sayesinde 

kentin önde gelen kültürel elitleri olmuşlardır.  

 Bursa’da 1946 sonrası kültürel elitler olarak öne çıkan aydınların 

tahayyüllerindeki yurttaş; “Türk, Müslüman ve cumhuriyetçi” olmalıdır. Bu 

tahayyül; Batılılaşmadan, Türk-İslam medeniyet dairesi içinde kalarak 

modern olunabileceğini iddiasına dayanır. Bu bakış açısı, Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu’ndaki aydınların çalışmalarından da takip edileceği üzere, 

kentin tarihsel ve mekânsal dokusu üstündeki faaliyetlerini de belirlemiştir.  

 Bursa’da 1946 sonrası öne çıkan aydınların bir grup olmalarını sağlayan en 

önemli etken aralarındaki sosyal ağlardır. Öğretmenlik mesleği, Halkevi ve 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu sosyal ağların oluşumundaki en önemli 

etkenlerdir.  

 1946 sonrası, kentin ekonomik ve siyasal elitlerinin de desteğini alarak 

Bursa’nın kültürel yaşamında öne çıkan aydınlar üzerinde bir önceki kuşak 

tarafından devredilen kültürel mirasın önemli etkisi olmuştur. Osmanlı-İslam 

medeniyeti ile Cumhuriyet arasında köprü olan aydınlar, çeşitli çabalarla 

düşünsel ve yazınsal faaliyetlerini sürdürmeye devam etmişlerdir. Dergâh 

kökenlilerin başını çektiği bu aydınlar, tekkeler kapatılmış olmasına rağmen, 

Halkevleri başta olmak üzere rejimin araçlarından yararlanıp, sosyal ağları 

sayesinde çalışmalarını bir sonraki kuşağa aktarabilmişlerdir. Böylelikle bir 

kültürel birikim devredilmiş, tarihsel hafıza sınırlı biçimde olsa da bir sonraki 

kuşağa taşınabilmiştir.  



15 
 

 1946 sonrasında kentin ekonomik ve siyasal elitlerinin desteği ile 

cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar, Bursa’nın kültürel yaşamında 

hegemonik bir etkiye sahip olmuş ve başat kültürel elitler olarak öne 

çıkmışlardır.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



16 
 

 

BÖLÜM 1 

TAŞRADA BİR MERKEZ: BURSA 

 

 

 ‘Kent’, bu çalışmanın ‘aydın’ ile birlikte sorunsallaştırdığı en önemli kavramdır. 

Kent; mekânsal ve kültürel üretim alanı, mekâna içkin iktidar ilişkilerinin sembolik ve 

estetik göstereni, toplumsal mücadele sahnesi,  ekonomik, sosyal ve kültürel sermayenin 

nüvelendiği ilişkiler ağı ve kimlik edinim sahası olarak birlikte tanımlayabileceğimiz bir 

toplumsal varoluştur.   

 

  Aydın, bu toplumsal varoluşun bir parçası olarak tarihte zuhur eder. Çalışmanın 

kapsamında örnek kent olarak yer alan Bursa’nın kentleşme sürecini incelemek, taşrada 

aydınının yetiştiği iktisadi-sosyal-politik ve kültürel iklimin son derece belirleyici bir 

yönünü tartışmak demektir. Böylelikle bu bölümde cevap aranan soruların başında, 

“Bursalı aydınlar nasıl bir kentsel sürecin ürünüdür?” sorusu gelmiştir.   

 

 Bu bölümde tartışılan kentsel süreç, Tanzimat Dönemi’nden 1950 yılına kadar, 

kenti belirleyen çeşitli veçhelerle birlikte ele alınmıştır. Modern kent yapısının oluşmaya 

başlaması, kapitalist üretim ilişkilerinin gelişimi, kent içinde sınıfsal mücadeleler, kentin 

ideolojiler bağlamında nasıl tahayyül edildiği, toplumsal aktörlerin ‘yaratıcı 

muhayyileleri’nin eşliğinde kentsel mekânın yeniden üretilmesi süreci ve bu sürecin 

ortaya çıkardığı mücadeleler, kent kamusallığının gelişimi ile yeni kamusal mekânlar 

çevresinde gelişen sivil toplum ve siyasal hayat bu sürecin öne çıkan başlıklarıdır. 

Bununla birlikte, bir toplumsal mücadele sahnesi olan Bursa’da, özellikle Cumhuriyet 

sonrası, siyasal iktidarın elit değişimine yönelik uygulamaları, taşra aydınlarının bir grup 

olarak yeniden şekillenmesinde belirleyici rol oynamıştır. Köklü ailelerin, özellikle de 

dergâh çevrelerinin birbirleriyle kurdukları sosyal ağlar sayesinde sahip oldukları sosyal 

sermayelerini ve bu sermayenin sağladığı imkânların da etkisiyle kazanılan kültürel 

sermayelerini yüzyıllardır toplumsal güce dönüştürmelerine izin veren tarikat sisteminin 

son bulmasıyla, kentin geleneksel güç ilişkilerinin sarsılması, köklü ailelerin yaşadıkları 



17 
 

statü kaybı ve içinde grup kimliklerini inşa ettikleri muhitlerinin bu süreçten zarar 

görmesi, kentlerin aydın çevresinin şekillenmesinde yeni bir sürecin önünü açmıştr. 

1930’lu yılların akabinde devletin tüm toplumsal aygıtlar üzerindeki sıkı kontrolü 

eşliğinde şekillenen yeni kamusal ilişkiler ile 1946 sonrası çok partili yaşama geçişle 

birlikte başlayan yeni dönüşüm, taşrada aydınların vasfını belirleyen mihenk taşları 

olmuşlardır. Çalışmada, yaşanan bu toplumsal değişimler ekseninde, Bursa’nın kentsel 

süreci tartışılmaya çalışılmıştır.  

 

 Bu bölümde öncelikle “kent” kavramına yönelik olarak literatürde yer alan 

yaklaşımlara yer verilmiş ve bu yaklaşımlardan nasıl yararlanılaağı, hangi metodolojik 

çerçevede hareket edileceği vurgulanmıştır. Daha sonra da Bursa’nın kentsel süreci; 

ekonomik değişimler ve kapitalist birikim, kentin toplumsal üretimi, geleneğin icadı ve 

ihyası, sosyal ve kültürel sermaye, yaratıcı muhayyile, hafıza mekânları, kamusal alan, 

statü ve elit değişimi kavramları üzerinden tartışılmıştır.  

 

1.1.  Kent Kavramı ve İncelemenin Metodolojik Çerçevesi 

 

Her kavram, onu kavramamızı sağlayacak belirli sac ayakları üzerinden 

tanımlanır. Fakat bazı kavramların disiplinlerarası bir alanda kullanılabiliyor olması, o 

kavrama ilişkin yaklaşım farklılıklarını da arttırır. Nitekim Anthony Giddens bu alt 

başlıkta tartışılacak olan kent kavramının ve kentin toplum ile kurduğu bağlar üzerinden 

inceleme yapan kent sosyolojisinin diğerleri gibi sadece sosyolojinin bir alt alanı 

olmaktan çok daha fazla şey olduğunu söyler.15Kent aynı anda ekonomi, sosyoloji, tarih, 

hukuk, idare bilimi, antropoloji, arkeoloji, çevrebilim, mimari, coğrafya gibi birçok 

bilim dalının inceleme alanına girer. Bu yüzden “kent” kavramını ele alan yaklaşımların 

çeşitlilik gösteriyor olması sürpriz değildir.  

 

Kent kavramına yönelik yaklaşımlar; birincisi merkeze aldıkları değişkenler 

üzerinden, ikincisi araştırmanın kapsam ve tarihsel süreci üzerinden değişiklik gösterir. 

Merkeze aldıkları değişkenler üzerinden kent kavramına yaklaşanlar; “ekonomiyi ve 

                                                
15 Anthony Giddens, Tarihsel Materyalizmin Çagdas Elestirisi, İstanbul,  Paradigma Yayınları,  Çev. 
Ümit Tatlıcan, 2000, s. 151-152.  



18 
 

dolayısıyla sermaye birikimini merkeze alan”, “‘heterojenlik ve gayrı şahsi ilişkliler ağı 

olarak kentliler’ üzerinden hareket eden” ve “kimlik, kültür ve modern yaşam üzerinden 

tanımlayan postmodern yaklaşımlar” olarak üç başlıkta incelenebilir.  

 

İngiliz tarihçi Checkland ise kapsam ve süreç üzerinden kent kavramı ve kente 

yönelik araştırmaların üç yaklaşım üzerinden tanımlanabileceğini söyler. “Birincisi; 

“seküler trend” olarak adlandırılan ve kent tarihini çok uzun süreçte ele alarak inceleyen 

yaklaşım”, “ikincisi, kentsel hayatın evriminde görülen tematik unsurlarla ilgili olarak 

“tematik yaklaşım””, “üçüncüsü; belirli bir dönemde ve belirli şartlar altında, belirli bir 

bütünlük içeren kentsel deneyimlerin yapılarının ne olduğunu tespit etmeye çalışan 

“bağlamsal yaklaşım”dır.”16 

 

Merkeze aldıkları değişkenler üzerinden üç başlıkta yer alan yaklaşımları John 

Eade and Cristopher Mele ise iki başlığa indirir.  Bu ilişkiyi daha ziyade üretim biçimi 

ve sınıf çelişkileri üzerinden açıklamaya çalışan ekonomi-politik okumlar ile;  tüketim, 

farklılığın siyaseti ve kimlikler üzerinden açıklamaya çalışan “kültürel dönüş” merkezli 

post-yapısalcı okumaların varlığından söz eder.17 Bunu yaparken Eade ve Mele, 

“heterojenlik ve gayri şahsiliği oluşturan modern kentin” nihayetinde kapitalist 

gelişmelerin ürünü olarak, bir ön kabulle ele alındığı için iki yaklaşım olduğunu 

vurgular. Fakat özellikle Tönnies’in “gemeinschaft (cemaat) ve gesellschaft (cemiyet)” 

arasında yaptığı ayrımdan hareketle kent ve kır toplumları arasındaki fark üzerinden 

daha sosyolojik bir okuma ile kent kavramını ele alan ve kent sosyolojisine katkı koyan 

Weber ve Durkheim daha sonraları ise Louis Wirth, Simmel ve Claude S. Fischer’in 

çalışmaları Sennett’e ve Bauman’a oradan da post modern yaklaşıma giden yolu açtığı 

için ayrıca ele alınmalıdır.   

 

                                                
16 S.G. Checkland,  “Toward a Definition of Urban History” , edt.  Dyos, H.J., The Study of Urban 
History, The Proceedings of an international round-table conference of the Urban History Group 
at Gilbert Murray Hall, University of Leichester on 23-26 September, 1966, St. Martin s Press, 
1968, New York’tan aktaran Gökçen Kılınç, “Şehircilik Açısından Kent Tarihi Araştırmalarının 
Gerekliliği ve Kullanılan Yöntemler”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 23, 
Yıl:2007/2, s. 181-182.  
17 John Eade and Cristopher Mele, “Understanding the City”, Understanding The City: Contemporary 
and Future Perspectives, s. 3.  



19 
 

“Ekonomiyi ve dolayısıyla sermaye birikimini merkeze alan” yaklaşımın 

sahipleri daha çok Marksist kökenli düşünürlerden oluşmaktadır. Castells, Lefebvre, 

Harvey ve Gottdiner bu yaklaşımın en önde gelen isimleri olarak görülebilir.  

 

Marksist düşünür Lefebvre göre mekân, toplumsal bir üretimdir. Her üretim 

biçimi ve toplum kendi mekânını üretmiştir.18 Böylelikle mekân toplumsal güç 

ilişkilerinin taşıyıcısı olarak kurgulanmış olur.19 Aynı zamanda mekân, bu güç ilişkileri 

tarafından şekillendirilir.20 Bu sayede, düşüncenin ve eylemin bir aracı olarak hizmet 

verir.21 Böylelikle toplumsal güç ilişkileri üzerinden mekân bir söylem oluşturmanın 

aracı olur.22 Yapısalcı Marksist olan Castells’ın ünlü eseri The Urban Question’da, 

mekân teorisi içinde, sosyal yapıların bir belirlenimi olarak kentin kavramsallaştırması 

yapılır.23 Castells’in modern kent mekânı şemasında, ideolojik ve politik yapılardan 

ziyade, sosyal ilişkilerin belirleyicisi olarak ekonomik yapının önemi büyüktür.24 Çünkü 

Castells, modern kent alanının belirleyicisi olarak kapitalizme işaret eder. Castells’e 

göre her toplumsal yapı kendi mekân örgütlenmesini yaratır. Politik-hukuksal yapının 

bir modu olan feodalizm nasıl ki feodal kenti yarattıysa, ekonomik yapının belirleyicisi 

olduğu kapitalizm de kendi modern kent mekânını yaratmıştır.25  

 

Castells’in kenti açıklarken kullandığı anahtar kavramlardan biri de “kolektif 

tüketim”dir. Yeniden üretim kapitalizmin temelini oluşturur. Nitekim bu yeniden 

üretimin gerçekleşmesi için “kolektif tüketim” üzerinden, üretime kaynak aktarımı 

                                                
18 Henri Lefebvre, The Production of Space, Oxford and Cambridge, Blacwell Publisher, Çev. D. 
Nicholson-Smith, 1991, s.26-31. 
19 David Harvey, The Condition of Postmodernity, Cambridge, Blackwell Publisher, 1992,  s. 226.  
Mekan ve toplumsal aktörler arasındaki güç ilişkilerinin diyalektik bir okuması için b.k.z., Kevin Fox 
Gotham, “Toward and Understanding of the Spatiality of Urban Poverty: The Urban Poor  as Spatial 
Actors”, International Journal of Urban and Regional Research, Vol. 27.3, Semptember 2003, s. 729-
730.  
20 Paul Hirst, Space and Power, Cambridge, Polity Press, 2005, s. 3. Hirst’in özellikle modern 
Avrupa’nın kuruluşuna dair bakış açısında şehir ve güç ilişkileri özel bir öneme haizdir. Modern Avrupa, 
egemen devletle birlikte politik-mekânsal varoluşların (başta özgür şehirler) aktif rol üstlendiği bir sürecin 
ürünüdür. B.k.z. s. 7.  
21 Lefebvre, a.g.e., s. 31. Aynı zamanda Lefebvre göre sosyal eylemin temellendiği yerdir. s. 191. 
22 Roland Barthes, Göstergebilimsel Serüven, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Çev. Mehmet Rifat-Sema 
Rifat, 1993, s.180.  
23 Manuel Castells, The Urban Question, Londra, Edward Arnold Press, Çev. A. Sheridan, 1977, s. 126- 
128.  
24 A.e., s. 235.  
25 A.e.  



20 
 

elzemdir. Böylelikle gerek tarımsal ürünler, gerekse de mamüller, kentin büyük nüfus 

ölçeği içinde tüketilerek sermaye birikiminin önü açılır. Sosyal ve kültürel yaşam da bu 

tüketim örüntüleri üzerinden kurulur.26 

 

David Harvey, ünlü makalesi “The Right to the City”de Robert Park’ın kent 

tanımına başvurur. Park’a göre kent, “insanın içinde yaşadığı dünyayı daha çok 

arzularına göre yeniden yapmadaki en başarılı girişimidir. Ama eğer kent insanın 

yarattığı dünyaysa bundan böyle orada yaşamaya da mahkûm olduğu dünyadır. Böylece 

dolaylı yoldan ve vazifesinin doğasına dair hiçbir açık algısı olmadan kenti yaparak 

insan kendini yeniden yapmıştır.”27 Harvey de kenti ve insanın kendisini yeniden yapma 

süreci birbirinden ayrılmaz. Çünkü kent artı-değerin coğrafi ve toplumsal 

yoğunlaşmasının ürünüdür ve bu akışkan süreç sınıfsal bir görüngü olarak temayüz 

eder.28 Bu sınıfsal konumlar içinde verilecek mücadele tam da Marksist manada bir 

değişimi sağlayabilir. Nitekim bu noktadan Harvey’in kentleşme kavramına ulaşılabilir:  

 
“Kentleşme bir artı-değerin harekete geçirilmesine dayalı olduğu için kapitalizmin 

gelişimi ile kentleşme arasında yakın bir ilişki ortaya çıkar. Kapitalistler artı-değer 
üretebilmek için artı-ürün üretmek zorundadır; bu üretilen değer de sonrasında daha çok 
artı-değer meydana getirmek için yeniden yatırıma dönüştürülmelidir. Sürekli yeniden 
yatırımın sonucu kapitalizmde kentleşmenin büyüme hattıyla paralel olarak artı-üretimin 
bileşik oranda genişlemesidir ki – böylelikle sermaye birikimi tarihine eklemlenen lojistik 
eğriler -para, sermaye, üretim çıktısı ve nüfus- bunun sonucudur.”29  

 

Gottdiner uzamsal ve toplumsal ilişkiler arasında diyalektik bir bağ olduğuna 

işaret eder.30 19. y.y. itibariyle başta Londra olmak üzere, sanayileşmiş batı kentlerinde, 

mekânın sınıfsal üretimi ve mekâna içkin modern iktidar örüntüleri görünür hale 

gelmeye başlamıştır.31 Jack London’ın, John Steinbeck’in ama özellikle de Charles 

                                                
26 Manuel Castells, Kent, Sınıf, İktidar, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları, Çev. Asuman Erendil, 1997, s. 
210 v.d.  
27 Robert Park, On Social Control and Collective Behavior, Chicago, Chicago University Press,  1967,  
s. 3’den aktaran David Harvey,  “The Right to the City”, 
http://www.davidharvey.org/media/righttothecity.pdf., s. 1.   
28 A.e. 
29 A.e., s. 2.  
30 Mark Gottdiner, The Social Production of Urban Space,  USA, Texas University Press, 1994, s. vıı.  
31 Kentin sınıfsal olarak ayrışması, kent alanının bir sınıf mücadelesi sahnesi haline gelmesini de 
sağlamıştır. Hausmann’ın Paris’e yönelik kentsel planında bu sahnenin proleterler açısından barikat 
dekorlarıyla kaplanmasına karşı bir uygulama söz konusudur. David Harvey, Consciousness and the 
Urban Experience, Oxford, Blackwell,  1985, s. 170  v.d..Ayrıca hem bu eserin hem de bu “temizlik” 

http://www.davidharvey.org/media/righttothecity.pdf


21 
 

Dickens’ın romanlarında, kapitalist üretim biçiminin, kentin inşası ve yeniden üretimi 

noktasındaki betimlemeleri bu süreci bütün çıplaklığıyla gözler önüne serer.32 Elbette 

bütün bu süreçlerde belirliyici olan kapitalizm ve onun cevaz verdiği teknik akıldır.33  

 

Gottdiner, kent analizlerinde üç şeyin çok önemli olduğunu söyler; ilki devlet 

müdahalesi ve idari programlar, ikincisi gayrımenkul piyasası, üçüncüsü de küresel 

kapitalizmin etkisidir.34 Elbette bu üç değişken birbiri ile son derece ilişkilidir. Fakat 

Gottdiner’ın işaret ettiği gibi, bu üç değişkenden biri veya ikisi zaman zaman daha çok 

öne çıkabilmektedir. Bu açıdan modernliğin çatısı altında, kapitalist ekonomi, 

müdahaleci modern devlet, uluslar arası siyasal ve iktisadi durum gibi değişkenleri 

ihmal etmeden bir analiz çerçevesi oluşturmak önemlidir. 

 

Kente ilişkin ikinci önemli yaklaşım ise daha sosyolojik bir temelden hareket 

etmektedir. Bu yaklaşımın ilk önemli ismi ve bu yaklaşım dahilinde süregiden 

tartışmaları başlatan kişi Ferdinand Tönnies’tir. Tönnies’in kent kavramı, kır ile 

mukayese içinde bir yere oturur. Kırdan kente doğru gidiş, homojenden heterojenliğe, 

basitten karmaşığa, cemaatten (gemeinschaft) cemiyete (gesellschaft) doğru bir 

harekettir. Cemaat yapısı din, etnik köken ve kültürel olarak farklılaşmamış, kendi 

içinde dayanışmacı homojen toplumları temsil ederken, cemiyet ise bunun tersi olarak 

farklılaşmış, birincil ilişkilerin hükümran olmadığı, heterojen bir yapıyı temsil eder. 

Cemaat kır topluluklarında varlık bulurken, cemiyet kenti temsil eder.35 Weber’in bu 

noktadaki en büyük katkısı ise artık yüz yüze ilişkilerin ikinci önemde olduğu, 

farklılaşmış ve büyüsünü yitirmiş modern kent toplumunda, yasal-ussal otorite ve 

bürokrasinin, bir arada yaşamanın zeminini oluşturmasıdır.36  

 

                                                                                                                                           
sürecinin bir analizi için b.k.z. H. Tarık Şengül, “Sınıf Mücadelesi ve Kent Mekânı”, Praksis, no: 2, 2001, 
s. 21-23. 
32 Modern sanayi kentlerinin betimlendiği romanların ele alındığı bir bölüm için bkz. Richard Lehan, The 
City in Literature: An Intellectual and Cultural History, USA, University of California Press, 1998.  
33 Gottdiner, Lefebvre ve Engels’in bakış açısı üzerinden,  “kent sahnesi kapitalizmin bir sahnesiydi” der. 
Gottdiner, a.g.e.,  xii.  
34 A.e.,  x.  
35 Ferdinand Tönnies, “Gemeinschaft ve Gesellshaft”, Şehir ve Cemiyetler, çev. ve hzr. Ahmet Aydoğan,  
İstanbul, İz Yayıncılık, 2000, s. 181.  
36 Max Weber’in özellikle “ticaret hayatı” üzerinden tartıştığı kente ilişkin toplu bakışı için bkz. Max 
Weber, Şehir: Modern Kentin Oluşumu, İstanbul, Yarın Yayınları, çev. Musa Ceylan, 2012.   



22 
 

Tönnies’in çizdiği çerçeveye yakın bir bakış açısı Durkheim’da da görülebilir. 

Durkheim’da mekanik dayanışmayı temel alan basit cemiyetler ve organik dayanışmayı 

temel alan karmaşık cemiyetler kavramlaştırmaları mevcuttur. Durkheim’da basit 

cemiyetler köyü, karmaşık cemiyetler ise kenti temsil eder. Durkheim sosyolojisinin en 

önemli kavramı şüphesiz işbölümüdür.37 Kır ve kent ayrımında da Durkheim işbölümü 

ve uzmanlaşmayı merkeze alır. Kır toplumları kendine yeterli yani otarşik yapılardır, 

işbölümü ve uzmanlaşma çok zayıftır. Organik toplumlar olan kent toplumlarının en 

büyük farkı ise işbölümü ve uzmanlaşma da ileri bir safhayı temsil etmeleridir.38  

 

Bu yaklaşımı derinleştirerek sürdüren isimlerden biri de Louis Wirth’dir. 

Wirth’in kenti tanımlarken kullandığı üç temel değişken; nüfus büyüklüğü, heterojenlik 

ve yoğunluktur. Bu üçü kenti diğer yerleşim birimlerinden ayıran temel özelliktir. Tüm 

kentliler, birbirlerini tanıyacamayacakları kadar büyük, farklı kökenlerden gelecek kadar 

heterojen ve işbölümünü mecbur kılacak kadar yoğunlaşmış ağlar içinde yer alan kentte 

yaşarlar.39  

 

Claudia Fischer da kent tanımını kır ile arasındaki farklılık üzerinden yapar. 

Fisher’e göre kentler gayri şahsi ilişkiler ağı sayesinde, köylerin izin vermediği farklı 

etnik kökenlerden ve alt kültürlerden gelen grupların yaşamasına imkan verir. Böylelikle 

kentin büyüklüğü ve gayri şahsi ilişkiler ağı zayesinde içinde barındırabildiği kimlik ve 

kültürel farklılıklar, en ayırt edici özelliğini oluşturur.40  

 

Fisher’in vurguları, yaklaşımının merkezine heterojenlik, gayrışahsilik ve 

demografik özellikleri merkeze alan sosyolojik bakışın, post-modern okumlara 

evriminde önemli bir adım olmuştur.  Sennett ve Bauman kent tanımına özellikle 

“kamusallık” ve “yabancı” kavramları üzerinden yeni bir açılım getirmişlerdir.   

                                                
37 Emile Durkheim, Sosyoloji Dersleri, İstanbul, İletişim Yayınları, çev. Ali Berktay, 2. b.s., 2010  s. 156-
159.  
38 Tönnies ve Durkheim’ın bu noktadaki görüşlerinin mukayesesi için bkz. John Aldous, “An Exchange 
Between Durkheim and Tönnies on the Nature of Social Relations with an İntroduction by John Aldous”, 
American Journal of Sociology, Vol. 77, 6 May 1972, 1191-1200.  
39 Louis Wirth, “Bir Yaşam Biçimi Olarak Kentlileşme”, 20. Yüzyıl Kenti, Der. ve Çev. Bülent Duru – 
Ayten Alkan, Ankara, İmge Kitabevi, 2002, s. 77-105.  
40 Cevat Özyurt, “Yirminci Yüzyıl Sosyolojisinde Kentsel Yaşam”, BAÜ SBED, Cilt 10, sayı 18, Aralık 
2007,  s. 117.  



23 
 

 

Sennett’in kamusal alan ile ilişkili tanımlamalarına aşağıdaki alt başlıklarda yer 

verilmiştir. Sennett’e göre kent yabancıların bir araya geldikleri insani bir yerleşim 

birimidir. Nüfus büyüklüğü, piyasanın gelişkinliği, birbirini tanımayan insanların formal 

ilişkiler ağı içinde bir aradalığını sağlar. Bu bir aradalığı sağlayan kentin uygarlık ile 

olan ilişkisidir. Uygarlık, farklılıklarımızı tanımlayarak fakat birbirinin üstünde 

tahakküm kurmasına engel olan bir kamusallığı gündeme getirir. Nitekim bu kamusallığı 

sağlayan da ancak ölçek, piyasa ve toplumsal ilişkilerin mahiyeti üzerinden kenttir.41  

 

Fisher ve Sennet, “heterojenlik ve gayrı şahsi ilişkliler ağı olarak kentliler” 

yaklaşımından postmodern kent yaklaşımına geçişi temsil ederler. Bauman da “yabancı” 

kavramı merkezinde postmodern yaklaşıma önemli bir katkı getirir. Bauman’a göre 

modernliğin temel sorunu yabancılarla nasıl bir arada yaşanacağıdır. Yabancı “biz ve 

onlar”ın ötesinde bir müphemlik olarak zuhur eder. Nitekim modern yaşamın kendisi 

olan “kent hayatı”, formal ilişkileri ve gayri şahsiliği ile yabancılarla bir aradalığa imkan 

verir. Fakat müphemlik, kentte bir tehdit haline geldiğinde, ya da yabancı kentteki 

diğerleri ile gayri şahsi ilişkiler üzerinden toplumsal bir iletişime giremeyince, 

cemaatleşme olgusu yani modern yaşam öncesi örüntüleri kentte görünür olur ve 

gettolaşma eğilimi başlar. Günümüzde seçkinlerin de kendilerine ait gettolara çekilmesi, 

kent kamusallığının kırıldığı noktalardan bir tanesidir.42  

 

Kimlik ve kültür üzerinden kent tanımını tartışan postmodern okumalar, 

ekonomik bakışın eksik bıraktığını veya ihmal ettiğini düşüdüğü alt kimliklerin kent 

içindeki varoluşlarına dikkatleri çeker. Kent, post-yapısalcı bakış açısına göre “her 

şeyden önce, kültürel biçimlenişin bir yansıması”dır.43 Bir diğer deyişle kent, “uzam 

(space) ve alan (place) ekseninde varlık kazanmış birer kültürel örgütlenmeyi ifade 

                                                
41 Richard Sennet, Kamusal İnsanın Çöküşü, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. Bülent Duru – Ayten 
Alkan, 2002, s. 33-34.  
42Zygmunt Bauman, Küresellesme: Toplumsal Sonuçları, İstanbul, Ayrıntı Yayınları,  Çev, A. Yılmaz, 
1999, s. 29-30. Zygmunt Bauman, Postmodern Etik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları,  Çev. A. Türker, 1998, 
s. 76-77, 188-184.  
43 Ali Yaşar Sarıbay, Kamusal Alan, Diyolojik Demokrasi, Sivil İtiraz, İstanbul, Alfa Yayınevi, 2000, s. 
85.  



24 
 

eder.”44 Janet Abu-Lughod “kentler süreçlerdir, sadece bir üretim değildirler” der.45 

Dinamik yapıların karmaşık birlikteliğini yansıtan kent dokusu, toplumsal aktörlerin 

zihin haritası üzerinde etkinliğe sahiptir. Bu yüzden yapı(lar) ve fail(ler) arasındaki 

ilişkinin karşılıklılığı, kent üzerine yapılacak çalışmalarda ihmal edilemez bir öneme 

haizdir. Nitekim Bauman’ın “yabancı”sı ya da Sennet’in “kamusal insan”ı bu yapı ve 

fail arasındaki ilişkide kentsel mekân içinde varlık alanı bulur.  

 

Daha önce de belirtildiği gibi John Eade ve Christopher Mele ekonomik ve post-

yapısalcı olarak iki temel yaklaşımdan bahseder, sosyolojik okumları daha çok 1980 

sonrası ışığında değerlendirir ve bu çalışmada üçe ayrılan yaklaşımları ikiye indirger.  

 

Eade ve Mele’e göre  her iki epistemolojik yaklaşım ve metodolojinin, kenti 

anlamak açısından birbirinden daha kullanışlı olmadığı; fakat her iki yaklaşımın da bu 

amaç doğrultusunda önemli katkılar sunabildiği46 doğrultusundaki bakış açısı bu 

çalışmada benimsenmiştir. Çünkü ekonomi-politik okumalar, kentin ‘üretim merkezi’ 

olarak görüldüğü bir dönemin ürünüdür ve üretimin kolektif yapısına uygun olarak, sınıf 

gibi kolektif kimliklere ve bunların ‘kent sahnesi’ndeki güç mücadelelerine 

odaklanmıştır. 20. y.y.ın son çeyreğinden itibaren ise üretim toplumundan tüketim 

toplumuna geçilirken, kolektif kimlikler, artık üretimin değil, ‘tüketimin merkezi’ olarak 

ön plana çıkan kentte, tüketimin vasfından kaynaklanan bireyselleşmenin ve statülerin 

ön plana çıktığı, görünürlüğün önem kazandığı tekil kimliklere yerini bırakmıştır.47  

Nasıl ki Marx, Alman felsefe geleneğinin üst-yapıya yönelik olanca vurgusuna karşı 

olarak, kendisine yönelik üst-yapı ilişkilerini ihmal ettiği eleştirilerini de göze alarak, 

‘Alman darkafalılığı’ ve ‘baş aşağı duran’ Hegel’in diyalektik metoduna karşı alt-yapı 

                                                
44 Ömer Aytaç, “Kent Mekânlarının Sosyo-Kültürel Coğrafyası”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 2, s. 221.  
45 Janet Abou-Lughod, “The Islamic City-Historic Myth, Islamic Essence and Contemporary Relevance”, 
International Journal of Middle East Studies, no. 19, 1987, s. 173’den aktaran Paul M. Lubeck- Bryana 
Britts, “Muslim Civil Society in Urban Public Spaces: Globalization, Discursive Shifts and Social 
Movements”, Understanding The City: Contemporary and Future Perspectives, Cornwall, Blacwell 
Publishing,  Edt. John Eade and Cristopher Mele, 2002, s. 305.  
46 Eade and Mele, a.g.m, s. 4.  
47 Can Ulusoy, “Etik ve Adalet Merkezli Yeni Bir Siyaset Arayışı: Türkiye’de Özgürlükçü Sol”, Doğu-
Batı, sayı: 59, Kasım-Aralık-Ocak 2011-12, s. 214. Ali Yaşar Sarıbay, Global Bir Bakışla Politik 
Sosyoloji, İstanbul, Alfa Yayınları, 1. b.s., Nisan 2000, s. 100. Touraine’e göre bu durum “tutumların 
toplumsal ve iktisadi kaburgası”nın çözülümüdür. Bkz. Alain Touraine, Modernliğin Eleştirisi, İstanbul, 
Yapı Kredi Yayınları, Çev. Hülya Tufan, 1. b.s., Nisan 1994, s. 164.  



25 
 

ilişkilerini teorisinin merkezine yerleştirdiyse48, post-yapısalcı okumalar da, dönüşen 

üretim ve tüketim ilişkilerinin etkisiyle, ekonomi-politik bakış açısının ihmal ettiği 

‘kültür’ ve ‘kültür bağlamlı’ kimliklere aşırı bir vurgu yapmış, farklı yaşam biçimlerinin 

kentte ötekileştirilmesine dikkat çekmiştir.49 Kent, post-yapısalcı bakış açısına göre “her 

şeyden önce, kültürel biçimlenişin bir yansıması”dır.50 Bir diğer deyişle kent, “uzam 

(space) ve alan (place) ekseninde varlık kazanmış birer kültürel örgütlenmeyi ifade 

eder.”51 Bursa’nın, Tanzimat Dönemi’nden 1950’ye uzanan periyot içinde incelenmiş 

olan kentleşme sürecinde, hem ekonomi-politik hem de post-yapısalcı perspektiften 

yararlanılmıştır.  

 

Bu çalışmada her ne kadar üç yaklaşımın da önemi ayrıca vurgulansa da, 

modernleşme döneminin Bursa’sına yönelik olarak aşağıda tüm veçheleri ile tartışılmaya 

çalışılacak olan kentleşme sürecinde yine de belirli başlıklar, kentin özellikleri göz 

önüne alınarak öne çıkarılmıştır. Bunlar sırasıyla ekonomik dönüşüm, -yani Bursa’nın 

filatür sanayi merkezi haline gelmesi ve bu dönüşümün yarattığı toplumsal, kültürel ve 

demokrafik değişimler-, siyasi ve idari dönüşüm –Tanzimat süreci ile birlikte merkezi 

yönetimin gücünü pekiştirmeye çalışması, eyalet sisteminden vilayet sistemine geçiş, 

aydın-despot yöneticiler elinde kentin modernleşme uygulamalarına gerek mekansal 

gerekse de kültürel değişimler üzerinde maruz kalma süreci -, kültürel değişimler ve 

demografik değişimler olarak sıralanabilir.  

 

Yaklaşımlar üzerine yapılmış bir diğer tasnif ise yukarıda belirtildiği üzere 

İngiliz tarihçi Checkland’ın “seküler trend”, “tematik yaklaşım” ve “bağlamsal 

yaklaşım”dır.  Doğuşundan itibaren kentin izini süren seküler trend ile kentsel evrimin 

tematik unsurlarını ele alan ve bu unsurlardan özellikle ekonomiyi başat kabul eden 

yaklaşımlardan yukarıda da bahsedildiği üzere yararlanılacaktır. Fakat bu çalışmada 

Bursa’nın kentsel evriminin belirli bir dönem itibariyle de sınırlanması, belirli şartlar 

                                                
48 Karl Marx, Kapital, İstanbul, Sol Yayınları, Çev. Alaattin Bilgi, C. 1., 3. b.s., 1986, s. 28.  
49 Kente ilişkin olarak post-yapısalcı bakış açısının görüşlerinin kısa bir özeti için bkz. Susan Fainstein, 
“Justice, Politics and the Creation of Urban Space”, The City Cultures Reader, New York, Routledge, 
Edt. Malcom Miles-Tim Hall-Iain Borden, 2.b.s., 2004, s. 141-152.  
50 Ali Yaşar Sarıbay, Kamusal Alan, Diyolojik Demokrasi, Sivil İtiraz, İstanbul, Alfa Yayınevi, 2000, s. 
85.  
51 Aytaç, a.g.m., s. 221.  



26 
 

altında bütünsel bir biçimde kentin tanımlanmaya çalışılması, en önemli temsilini 

Mumford’da bulan “bağlamsal yaklaşım”ın izlerini daha görünür kılmıştır. Bu 

yaklaşımda “kent bir kavram olarak ele alınır ve seçilen mekân belirli bir zaman 

periyodunda, belirli bir bütünlük içinde incelenir.”52 

  

Bu tercih üzerinden Mumford’un “kent nedir?” sorusuna verdiği cevap Bursa’yı 

tartışırken kullanacağımız argümanları da görünür kılar. Mumford’a göre kent, sadece 

ekonomik hayatın değil, kültürel süreçlerin de sahnesidir. Tam anlamıyla kent, bir 

coğrafi ağ, bir ekonomik organizasyon, bir kurumsal süreç, toplumsal faaliyetin sahnesi 

ve kolektif birliğin estetik bir sembolüdür.53 Bu noktada kent toplumsal bir üretim değil, 

toplumsal bir varoluştur.54 Bu varoluş içinde nasıl “kimlendiğimiz” tartışmasının önemli 

bir veçhesi de yürütülebilir. Çünkü her mekân, spesifik olarak belirli yaşam biçimlerinin 

ve kültürel konumlanmaların birer yansıması işlevi de görür.55  

 

Mumford’da kent hayatı “sahne” metaforu üzerinden açıklanılır. “Kent toplumsal 

hareketin tiyatrosudur. Her şey de -sanat, politika eğitim, ticaret-  bu toplumsal dramanın 

yapılmasına hizmet eder.”56 Böylelikle Sennet’in uygarlığın maskesini takmış kentliler 

tanımlaması ile sahne metaforu arasındaki bağı kurmak da mümkün olur. 

  

Yukarıda da belirtildiği üzere, ekonomik, siyasi-idari, kültürel ve demografik 

değişimleri belirli bir zaman safhasında ve Bursa’nın kentsel mekânı üzerinden 

tartışmaya çalışan bu bölümde, kentin içindeki cemaat yapılarının nasıl cemiyete 

evrildiği, fakat bu süreçte azınlıkların “içimizdeki yabancılar”a dönüşüp, gerek kentten 

demografik olarak, gerekse de kentsel mekândan izlerinin silinmesi, Türk Bursa 

sürecinin iki tarihsel aşaması üzerinden tartışılmıştır. Bu aşamalardan ilkinde, yani 

Kemalist dönemde Türk daha seküler temelden hareketle tanımlanıp, bu tanımlama 

doğrultusunda Bursa’nın kentsel mekânı dönüşüme uğratılırken, 1946 sonrası, Türk ve 

Müslüman Bursa’nın ihyası noktasında beliren tercih arasındaki farklı mekân algılarına 

                                                
52 Kılınç, a.g.m., s. 182.  
53 Lewis Mumford, “What is a City”, The City Cultures Reader, s. 29.  
54 A.e.  
55 John Urry, Mekânları Tüketmek, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. R.G.Ögdül, 1999, s. 20 v.d.   
56 Mumford, a.g.m., s. 30.  



27 
 

da değinilmeye çalışılmış, tüm bu süreçte kent idarecileri ve aydınlarının fonksiyonları 

tartışılmış ve ikinci bölümde derinlemesine incelenecek olan “aydın”a ilişkin bir kapı 

aralanmıştır.  

 

1.2.  Muhayyel Bursa  

 

John P. Coval’a göre “Chicago, kentlerin en Amerikanıdır ve Amerika’yı 

bilirsen, Chicago’yu anlarsın. Chicago Amerikan milli kimliğinin çekirdeğinde yer alır. 

Bir yönüyle ABD milli kimliğinin mitsel merkezidir, diğer yönüyle de endüstriyel 

Amerika’nın ve Chicago’nun doğuşu eşzamanlıdır.”57  

 

Coval’ın Chicago için söylediklerini Bursa’ya birebir aktarmak abartılı da olsa, 

benzerlik gözden kaçmayacak derecededir. Türk milli kimliğinin oluşumunda Bursa’nın 

mitsel merkezlerden biri olarak koyduğu katkı ve sanayinin gelişimi ile modern yaşam 

örüntülerinin filizlendiği bir bölge olarak öne çıkması bu benzerliği kanıtlamaktadır. 

Hatta bundan da fazla olarak, Türkiye’de kendisine taraftar bulmuş hemen hemen tüm 

düşünce akımlarının temsilcilerinin gözünde canlanan bir Bursa muhayyilesi vardır. Bu 

tahayyül süreci, kentin sosyal ve mekânsal üretiminin kurucu unsurlarından biri olarak 

görülebilir.58 

 

 Bursa’ya ait muhayyilelerin çoğulluğu keskin bir mekânsal bölünmeye uğramaz. 

“Türk Bursa”, “Müslüman Bursa”, “Kızıl Bursa” ve “Modern Bursa” tahayyülleri 

elbette kendi bakış açısına göre şehrin belirli mekânlarını öne çıkarır. Fakat bu tutum, 

şehrin belirli bir semtinin olumsuzlanması ve karşısına bir diğerinin konumlandırılması 

şeklinde yapılmaz. Bursa, olumlanan ve olumsuzlanan taraflarıyla, genel bir çerçeve 

içinde sunulur.  

 

                                                
57 John P. Coval, “An Overview and Point of View”, The New Chicago: A Social and Cultural 
Analysis, Edt. P. Koval (et.al), Temple University Press, 2006, s. 3 
58 Eade-Mele, a.g.m., s. 6.  



28 
 

 Bursa’nın Osmanlı İmparatorluğu’nun kuruluş devirlerinden günümüze, birkaç 

küçük istisna dışında59, gerek divân, gerek tekke gerekse de halk edebiyatında; ayrıca 

seyahatnamelerde, anılarda, kent biyografilerinde sürekli övülen, büyük saygı duyulan, 

güzelliği her daim ön plana çıkan bir kent olması da dikkat çekicidir.60  Türk 

edebiyatında taşra imajı çerçevesinde resmedilen “tozlu yollar, pis oteller, yıkık dökük 

evler, havanın dondurucu soğuğu, bunaltıcı sıcaklar, ıssız istasyonlar, ışıksız kasabalar, 

oturak âlemleri, eğitimsiz insanlar…”61 gibi olumsuz bakışlar Bursa için geçerli 

değildir.62  

                                                
59 Bu istisnalardan ilki 14. y.y. divan şairlerinden Ahmedî’dir. Bursa’da yaşamış olmakla birlikte, 
Bursa’da doğmamış ve Amasya’da vefat etmiştir. Bursa’yı sevmeyen, Bursa ve Bursalılar için ağır 
yergilerde bulunan şairin bu şiirlerinin değerlendirilmesi için b.k.z. Raif Kaplanoğlu, “Ahmedî’nin Bursa 
Yergisi”, Yeni Biçem Dergisi, 1993, s. 7’den aktaran Raif Kaplanaoğlu, Bursalı Şair Yazar ve Ünlüler 
Ansiklopedisi, Bursa, Avrasya Etnografya Yayınları, 1998, s. 7. Bir diğer kişi ise, II. Meşrutiyet’in ilanını 
izleyen günlerde, Bursa Valiliği yapan Mehmet Tevfik Paşa’nın eşi Nevval Hanım’dır. Nevval Hanım’ın 
Bursa’ya ve Bursalılara yönelik son derece olumsuz olan düşüncelerinde, II. Meşrutiyet’in ilanının 
çalkantılı günlerinde, eşi ile birlikte saldırılara uğraması ve nihayetinde Bursa’yı acilen terk etmek 
zorunda kalmaları önemli bir etki olabilir. Bkz. “Bir Devlet Adamı’nın” Mehmet Tevfik Bey’in (Biren), 
II. Abdülhamid, Meşrutiyet ve Mütareke Devri Hatıraları, İstanbul, Arma Yayınları, C.I, 1993, s. 498.  
60 Divân şiirinde, şehrengizlerde, miyâhilerde ve modern şiirde Bursa’ya yönelik övgülerden örnekler için 
b.k.z. Yılmaz Akkılıç, Bursa’da Yakın Zamanlar, Bursa, Yayımlayanlar: Bursa Ticaret Odası ve Bursa 
Gazeteciler Cemiyeti, Şubat 2006, s. 26-31. Beşir Ayvazoğlu, “Bursa Hakkında Yazmak: Türk 
Aydınlarının Bursa Sevgisi Nasıl Başladı”, Bursa’da Dünden Bugüne Tasavvuf Kültürü, İstanbul, 
BKTSV, Yayıma Hazırlayan: Ramis Dara, 2002, s. 123-136. Osmanlı döneminde Bursa’ya seyahat için 
gelip, geride bir seyahatname hatta bir kent biyografisi yazan isimlerden bazılarının kitaplarına da bu 
açıdan bakılabilir. Birkaç örnek için b.k.z. Fatma Fahrünnisa Hanım, 1896 Baharında Bursa, Bursa, 
Bursa Büyükşehir Belediyesi Kent Kitaplığı, Latinize eden: Nezaket Özdemir, 2010. İbnü’l Celâl Sezâyi, 
“Bursa’ya Seyahat”,  Bir Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Çev. Emin Nedret Işıl,  Edt. E. 
Yenal, 1996, s.  329-345. Hüseyin Vassaf Bey, Bursa Hatırası, Bursa, Bursa Büyükşehir Belediyesi Kent 
Kitaplığı, Hazırlayanlar: Bilal Kemikli – Mustafa Kara, 2010. Doktor Osman Şevki, Bursa ve Uludağ, 
İstanbul, Bursa İl Özel İdaresi tarafından Gaye Kitabevi’ne hazırlattırılmıştır, Hazırlayanlar: Mehmet 
Fatih Birgül, Levent Ali Çanaklı – Coşkun Ağra, 2007. Hasan Taib Efendi, Hatırat yahut Mirat-ı Bursa, 
1905.  Ahmet Hamdi Tanpınar, a.g.e. Modernleşme döneminde Bursa’ya gelen seyyahların 
seyahatnamelerden örnekler için bkz. Nevin Özkan – Fatih Demirhan, Seyahatnâmeler Işığında 
Modernleşme Dönemi Bursa’sı”, Osmanlı Modernleşmesi ve Bursa, Bursa, Bursa Osmangazi Belediyesi 
Yayınları, Edt. Cafer Çiftçi, 2009, s. 315-334.  
61 Ömer Türkeş, “Orda bir taşra var  uzakta…”, Taşraya Bakmak, Der. Tanıl Bora, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 3. b.s., 2006, s. 161. Bunun karşısında ise taşrayı kendi bağlamından kopuk olarak yücelten , 
özellikle Nurettin Topçu ve Anadolucu akımda görülebilecek bir yazın da mevcuttur.  
62 Bu konuyla ilgili tek istisna Selim Tevfik adlı İstanbullu bir kişinin, 1934 yılında Bursa’ya yaptığı 
ziyarette Bursa Barı ile ilgili yazdıklarıdır. Bursa Barı, yazarın gözünde “dünyanın en garip yeridir”. 
Yazar sanki Doğu’yu seyahate çıkmış bir oryantalist edasıyla, Bursa Barı’nda gördüklerini hayretler 
içinde kalarak yazmıştır. İleriki bölümlerde anlatılacağı üzere, 1930’lu yıllarda Bursa’nın eğlence yerleri 
ile bahsi geçen mekân arasında benzerlikler bulmakta zorlanılacaktır. Selim Tevfik’in Bursa Barı yazısı 
için b.k.z. Ahmet Ö. Erdönmez, “Dünyanın En Garip Yeri: Bursa Barı”, Bursa Araştırmaları, Sayı 6, 
Ağustos 2004, s.22-24.  
Bursalı yazarlarda da “taşra”da olmaya yönelik bir rahatsızlık gözlenmez. Çünkü birçoğu için Bursa, taşra 
kategorisinde tartışılmaz. Bu konuda ise tek istisna Prof. Dr. Necmi Gürsakal’dır. Bursa’nın, İstanbul’un 
başkent olması ile birlikte “taşra”lılığa mahkûm edildiğini yazar. B.k.z. Necmi Gürsakal, My Beloved 
City Bursa, Bursa, Marmara Kitap Merkezi, t.y., s. 10-13.  



29 
 

 

 Payitahtın, Bursa’ya her zaman derin bir saygı beslediği söylenebilir. Bursa, 

Osmanlı İmparatorluğu’nun ilk başkentidir. Fatih Sultan Mehmed’e kadar, bütün 

padişah türbeleri Bursa’dadır. İstanbul başkent olduktan sonra konumu doğal olarak 

sarsılmıştır, fakat İmparatorluğun klasik döneminde İstanbul’un ardından idari manada 

olmasa da ikinci meşru siyasi merkez olarak telakkî edilmiştir.63 Fakat özellikle, 

Tanzimat reformları ile birlikte devletin her yerde görünür olmaya başlaması, Saltanatı 

“Allah’ın yeryüzündeki gölgesi ve peygamberin halifesi” gibi geleneksel meşruiyet 

dayanakları dışında arayışlara itmiştir. Payitahtın kuruluş mitine sarılması, ‘taht-ı 

kadîm’e karşı olan ilgisini arttırmıştır. 1844 yılında Sultan Abdülmecid’in şehre yaptığı 

ziyaret bu ilginin bir göstergesidir.64 1855 depreminden sonra da Sultan Abdülaziz şehri 

ziyaret etmiş ve depremin yaralarını sarmak için Tanzimat döneminin en gözde 

bürokratlarından Ahmed Vefik Paşa’yı müfettiş olarak görevlendirmiştir. Keçecizâde 

Fuad Paşa, 1855 depremi sonrası Bursa için “Osmanlı tarihinin dîbâcesi”nin yıkıldığını 

söyleyerek üzüntüsünü dışavurur.65 Sultan II. Abdülhamid dönemiyle birlikte payitahtın 

Bursa’ya olan ilgisi daha da artar. Bursa sık sık “Saltanatın beşiği” (mehd-i zuhur-ı 

saltanat) olarak onurlandırılır. Bursa, “kuruluş miti”nin ve “eski şanlı günler” 

vurgusunun Sultan II. Abdülhamid rejimi ile bağlantısının sağlanması açısından birçok 

simgesel üretime kaynaklık eder. Selim Deringil, Bursa Ulucami mimarisinin Yıldız 

Camii mimarisinde özellikle minberinde temsil edildiğini, kurucu iki padişahın, Osman 

ve Orhan Gazi’nin türbeleri için bu dönemde hiçbir masraftan kaçınılmadığını söyler.66  

 

 Bu dönemde, ‘yeni meşruiyet dayanakları oluşturma’ siyasası ile birlikte, modern 

imparatorluk yapısının inşa edilmesinde kritik bir önem atfedilen, Batılı sömürge 

imparatorluklarına benzer bir Aydınlanmacı ve kolonyalist perspektif edinilmeye 

çalışılmıştır. Özellikle, III. Cumhuriyet Fransa’sının kolonyal politikalarına benzer bir 
                                                
63 Fatih Sultan Mehmed’in oğlu Cem Sultan  (ki Sultan unvanıyla anılması manalıdır), Yavuz Sultan 
Selim’in ağabeyleri Korkut ve Ahmed, Bursa’ya gelerek hükümdarlıklarını ilan etmişler ve kısa bir süre 
için Bursa’nın yönetimini ellerinde tutmuşlardır. Şehzadelerin Bursa’da hükümdarlıklarını ilan etmeleri, 
İstanbul’dan sonra ancak Bursa’nın siyasal meşruiyet sağlamada bir merkez olarak telâkkî edilebileceğini 
gösterir. Bkz. From Prusa to Bursa: Urbanizing on the Road to European Accession, İstanbul, 
BKTSV, Edt. Raif Kaplanaoğlu, 2005, s. 26.  
64 Ayvazoğlu, a.g.m., s. 128.  
65 Tanpınar, “Bursa’da Zaman”, a.g.e., s. 95.  
66 Selim Deringil, İktidarın Sembolleri ve İdeoloji: II. Abdülhamid Dönemi (1876-1909), İstanbul, 
Yapı Kredi Yayınları, Çev. Gül Çağlalı Güven, 3. b.s., Nisan 2007, s. 48-49.  



30 
 

şekilde Sudan ve Habeşistan “kolonileştirme” ve “medenileştirme” siyasasına dahil 

edilmeye çalşılmıştır. Hamidiye Alayları ve Aşiret Mektepleriyle de Arap ve Kürt 

bölgeleri kolonyal bir bakış açısıyla “medenileştirme” projesenin bir parçası olarak, 

modern imparatorluğun inşa sürecine katılmaya çalışılmıştır. Bursa da Ahmed Vefik 

Paşa’nın, çoğu zaman Bursalıların tepkisini çeken uygulamalarıyla “medenileştirme” 

siyasasından payını almıştır. Bununla birlikte İmparatorluk taşrasına yönelik bu 

“medenileştirme” misyonunda Bursa “bizim”dir, fakat sayılan coğrafyalar “bizden 

uzak”, hatta kimi zaman “öteki” olarak konumlandırılır ve esas gövdeye dahil 

edilmezler.67 Üstelik Bursa o kadar “bizim”dir ki Sadrazam Küçük Sait Paşa 1896 

yılında II. Abdülhamid’e, “Rus ordusunun saldırılarına karşı başkentin İstanbul’dan 

Anadolu’daki Bursa’ya, yani imparatorluğun en korunaklı ve Türk kimliği en belirgin 

merkezine taşınmasını” önermiştir.68 

 

 Sultan II. Abdülhamid devrinden sonra, Müfide Ferid, Hamdullah Suphi, Mimar 

Kemaleddin gibi Türkçüler için de Bursa kenti sembolik önemini korumuş hatta daha da 

kuvvetlendirmiştir.69 Beşir Ayvazoğlu’na göre Bursa, Türkçüler için “âdeta kutsal bir 

mekân ve semboldü; Türk kültürünün sembolü.”70 Bursa, Türkmen oymaklarının, 

alperenlerin destansı hikâyelerine konu olmuş bir fetih ve kuruluş süreci yaşamıştır. 

Hatta fetihten önce, Uludağ’ın etekleri, Geyikli Baba gibi erenler tarafından adeta 

manevî manâda kuşatılmıştır. Bütün bu anlatılar, daha sonra emperyal bir geleneğe 

yaslanarak Türk aslına arkasını dönen İmparatorluğun yükseliş dönemdeki şanlı 

hikâyesine karşı, alternatif bir kutlu tarihi icat etmiş oluyordu. Nitekim bu gelişmelerin 

bir ürünü olarak, kentin Türk kimliğini daha da ön plana çıkarmak için, Türkçü olarak 

                                                
67 B.k.z. Selim Deringil, “They Live in a State of Nomadism and Savagery”: The Late Ottoman Empire 
and the Post-Colonial Debate”, http://dis.fatih.edu.tr/store/docs/52433ahbe1pev.PDF. Ussama Makdisi, 
“Ottoman Orientalism”, The American Historical Review, Vol. 107, No. 3, Jun. 2002, s. 768-796. 
Makdisi bu süreci Deringil’e nazaran çok daha gerilere götürür. Kolonyalizme hız veren III. Cumhuriyet 
Fransa’sı, daha önce kendi taşrasına yönelik “vahşi” tanımlamasını, kolonileri için kullanmaya başlamıştır. 
Benzer tarihler olduğu için Fransa’nın taşra ve kolonilere bakışı ile Osmanlı İmparatorluğu’nun yukarıda 
tartışılan bakışı mukayese edilebilir. Fransa için bkz. Eugen Weber, Peasants into Frenchmen: The 
Modernisation of Rural France, 1870-1914, California, Standford University Press, 1976, s. 3-23. 
68 Béatrice Saint-Laurent, “Bir Tiyatro Armatörü: Ahmed Vefik Paşa ve 19. Yüzyılın Son Çeyreğinde 
Bursa’nın Yeniden Biçimlenmesi”, Modernleşme Sürecinde Osmanlı Kentleri, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yurt Yayınları, Edt. Paul Dumont – François Georgeon, Çev. Ali Berktay, Mart 1996, s. 84.  
69 Ayvazoğlu, a.g.m., s. 130-131.  
70A.e., s. 132.  

http://dis.fatih.edu.tr/store/docs/52433ahbe1pev.PDF


31 
 

bilinen ve I. Ulusal Mimarlık Akımı’nın kurucu isimlerinden olan Mimar Kemalleddin 

Bey ile Vedat Tek, Bursa’ya gelerek eserler bırakmışlardır.71 

 

 Türkiye’de modern muhafazakârlığın önde gelen isimlerinden olan Yahya Kemal 

ve Ahmet Hamdi Tanpınar da “Türk Bursa” tanımını kuvvetle vurgulamışlardır. Yahya 

Kemal, Çocukluğum, Gençliğim, Siyâsî ve Edebî Hatıralarım’da Bursa’yı, “Eyüp gibi 

iliklerine kadar Türklük sinmiş bir şehir olarak tanımlar.”72 Ahmet Hamdi Tanpınar, 

hocası Yahya Kemal’le birebir aynı cümleleri kurarak, Bursa’yı, Bergsoncu felsefenin 

“süre” kavramı üzerinden yeniden inşa eder: 

 
 “Şimdiye kadar gördüğüm şehirler içinde Bursa kadar muayyen bir devrin malı olan bir 
başkasını hatırlamıyorum. Fetihten 1453 senesine kadar geçen 130 sene, sade baştan başa ve 
iliklerine kadar bir Türk şehri olmasına yetmemiş, aynı zamanda onun manevî çehresini 
gelecek zaman için hiç değişmeyecek şekilde tesbit etmiştir. Uğradığı değişikler, felâketler 
ve ihmaller, kaydettiği ileri ve mesut merhaleler ne olursa olsun o, hep bu ilk kuruluş 
çağının havasını saklar, onun arasında bizimle konuşur, onun şiirini teneffüs eder. Bu devir 
haddizatında bir mucize, bir kahramanlık, bir ruhaniyet devri olduğu için, Bursa, Türk 
ruhunun en halis ölçülerine kendiliğinden sahiptir, denebilir. 

…. 
Bu şehirde muayyen bir çağa ait olmak keyfiyeti o kadar kuvvetlidir ki insan, 

“Bursa’da ikinci bir zaman daha vardır” diye düşünebilir.”73 
 

 
Tanpınar, Bursa’ya yönelik olarak, III. Selim ile birlikte başlayan ve 

Tanzimat’tan sonra artarak devam eden, Sarayın resmi ve modern üslubuyla yaptığı 

restorasyon ve inşa faaliyetlerini, “muayyen bir çağa ait olma keyfiyetini” her ne kadar 

bozmasa da inciten birer unsur olarak tenkit etmiştir. Tanpınar’a göre: 

 
“Gümüşlü adı, bugün sadece tarihi bilenler için bir hâtıradır ve Osman Gazi ile 

Orhan Gazi, Tanzimat devrinin o gülünç şekilde resmî üslubuyla yapılmış, hiçbir ruhaniyeti 
olmayan binalarda, başlarının ucunda, -talihin korkunç istihzası- Sultan Aziz’in ihdas ettiği 
birer Osmanlı nişanı, adetâ gurbette gibi yatıyorlar. 

…. 
İnsan ancak Yeşil’i ve muasırı eserleri gezerken III. Selim tarafından yaptırılmış 

olan Emir Sultan Türbesi’nde –ve ona benzer diğer binalarda- kaybedilen şeyin ne olduğunu 
daha iyi anlıyor. Zengin bir malzeme ile hamlesiz bir nizamın mahsulü olan bu binalar 

                                                
71 Neslihan Dostoğlu, “Modernleşme Döneminde Bursa’da Kentsel Gelişme”, Osmanlı Modernleşmesi 
ve Bursa Sempozyum Kitabı, Bursa, Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, Edt. Cafer Çiftçi, 2009, s. 
26-27.  Bursa’nın kentsel gelişiminin anlatılacağı ileriki bölümde, Ulusal Mimarlık Akımı’na ve 
Bursa’daki eserlerine yeniden dönülecektir.  
72 Yahya Kemal Beyatlı, Çocukluğum, Gençliğim, Siyâsî ve Edebî Hâtıralarım, İstanbul, İstanbul Fetih 
Cemiyeti Yayınları, 2.b.s., 1976, s. 36.  
73 Tanpınar, a.g.e., s. 95.  



32 
 

sadece bir kalıp, boş, mânasız bir cümle gibi zekâyı bir süre yorduktan sonra “Ben bir 
hiçim!” diye zaafını itiraf ediveriyor. 

 
Bu yaldızlı helezoni çizgili emperyal üslûp içinde Emir Sultan âdeta dondurulmuş 

gibi yatar.”74  
 

Günümüz muhafazakâr kesimin önde gelen yazarlarından olan Beşir Ayvazoğlu 

da, aynı Tanpınar gibi III. Selim ile birlikte başlayan sürecin Bursa’nın tarihi ve manevi 

yapısına zarar verdiğini düşünmektedir. Ayvazoğlu, Tanzimat döneminin önde gelen ve 

Bursa valiliği ile kentin çehresinde çok önemli değişiklikler yapmış olan Ahmed Vefik 

Paşa’yı ve uygulamalarını, tarihi ve manevî kaybın en büyük müsebbibi olarak görür. 

Ayvazoğlu’na göre “Ahmed Vefik Efendi, gerek müfettişliğinde, gerekse de daha 

sonraki Bursa Valiliği sırasında iyi niyetli fakat Karakûşî kararlarla, Bursa’yı Bursa 

yapan ledünnî çehreyi ve kuruluş devri esprisini yok eder.”75  

 

Muhâfazakâr kanadın büyük saygı duyduğu, ama aynı zamanda anti modernist 

tavrı ve Anadolu sosyalizmi savunusuyla, Anadolucu hareketin milliyetçilik ile olan 

bağını İslam üzerinden yeniden kurarak “cemaatçi milliyetçilik”76 anlayışının 

Türkiye’de öncü ismi olan Nurettin Topçu için Bursa, Türk ve Müslüman Anadolu 

ruhunun en ulvî merkezlerinden biridir. Lehan, romantiklerin, kente karşı kırı 

yüceltmekle birlikte, kentin dinsel, sembolik ve mistik terimlerle romantize 

edilebileceğini söylemektedir. Lehan’a göre kent, mitik bir yapı olarak tahayyül edilip, 

sembolik, dinsel veya mistik anlamlandırmalarla bütünselleştirilebilmektedir.77 Benzer 

bir bakış açısını Topçu’da görmek mümkündür. Topçu, Taşralı78 adını taşıyan hikâye 

kitabının “Yıldırım’ın Huzurunda” başlıklı hikâyesinde, Bursa’yı muhayyilesinde nasıl 

gördüğünü açığa çıkartır. Üstelik bu hikâyenin 1952 yılında kaybettiği mürşidi 

Abdülaziz Bekkine’nin vefatı üzerine yazılması, Yıldırım’ın kişiliğinde Bekkine’yi 

konuşturduğu, Bursa’yı resmedişinde de hayalindeki ülkeyi gözler önüne serdiği 

izlenimi verir. 

                                                
74 A.e., s. 102-103, 110.  
75Ayvazoğlu, a.g.m., s. 128. Lehan’a göre; Ralph Waldo Emerson’dan Ralp Waldo Ellison’a birçok yazar, 
Aydınlanma’nın ürünü olan maddi kentin, ruhsal enerjiyi kestiğini söyler. Lehan, a.g.e., s. 5. 
76 Süleyman Seyfi Öğün, Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik ve Nurettin Topçu, İstanbul, Dergâh 
Yayınları, 1992. Topçu ile ilgili özellikle dini ve felsefi başka kaynak kitaplar var olmakla birlikte 
Anadolu Sosyalizmi kavramı üzerine bizatihi eğilen bir kaynak için b.k.z. Fırat Mollaer, Anadolu 
Sosyalizmine Bir Katkı: Nurettin Topçu Üzerine Yazılar, İstanbul, Dergâh Yayınları, Ekim 2007.  
77 Lehan, a.g.e., 
78 Nurettin Topçu, Taşralı, Dergâh Yayınları, Yay. Hz. Ezel Elverdi – İsmail Kara, 2. b.s., 1998. 



33 
 

 

Topçu, “Bursa’nın, sanki ebedî sükûn içinde, yaradılışın ilk günündeki hayâlini 

muhafaza eden ve beni her adımda o ilk yaratılış gününün anlatılmaz sevinciyle yıkayan 

havasını incitmekten korka korka” Ulucami’nin yanına kadar yürüdüğünü söyler.79 

Topçu devamında şöyle der: 

 
“Kapının dışındaki basamakların yanında bulunan musluktan abdest aldım. Yarı 

aydınlıkta parıldayan su ile vücûdumu, içerimde yaratıcı bir nûr gibi dolaşan gözyaşlarımla 
benliğimi yıkadım. Dünyanın ilk kurulduğu gün, ilk insanın ilk abdestini alıyor gibiydim; o 
kadar sevinçli idim. Ulucami sanki kovulduğum cennetti; şimdi beni affedip alıyordu. O, 
Allah’ın evinin kapısı mıydı? Sevginin sunduğu anlaşılmaz bir cesaretle Allah’a açılan iç 
kapıya, mihraba kadar ilerledim. Mihrabın yanıbaşında küçücük bir saf halinde namaz 
kılındı.”80 

 

 Nurettin Topçu, Bursa’da kovulduğu cennetini tekrar bulur. Böylelikle 

Topçu’nun muhayyilesinde Bursa, yitirilmiş bir zamanın ve bu zamanla bağlantılı bir 

hayatın mekânı olarak sembolleştirilmektedir. Mustafa Kara da Topçu’nun Bursa’ya 

gönül bağı olduğunu vurgular. Fırsat buldukça Çekirge’deki81 kaplıca-otellere geldiğini 

ve burada hem kendisini hem de Bursa’yı dinleme fırsatı bulduğunu söyleyen Kara, 

“Emekli olduktan sonra Bursa’nın küçük bir camiinde hizmetçilik-müezzinlik yapma 

imkânı bulabilir miyim acaba?” diye sorduğunu belirtir.82 

 

 Sosyalistlerin muhayyilelerinde ise çok farklı bir Bursa vardır. İdeolojilerin, aynı 

şehre bakarken dâhi mekânı nasıl farklı okuyabildiklerinin çok önemli bir göstergesi, 

Bursa üzerine söylenenlerde izlenebilir. 1930’lu yıllarda yazıldığı söylenilen, Türkiye 

Komünist Partisi’nin (TKP) ünlü marşlarından olan “Kızıl Bursa”, şehrin o çok sık 

vurgulanan uhrevî, ledünnî ve mâmur halinden hiç bahsetmez ve dikkatini sınıf 

çelişkilerine ve kapitalist sömürü ilişkilerine toplar: 
 

“uludağın eteğinde bir cehennem şehir var 
bir şehir ki burjuvalar yeşil bursa diyorlar hayda hay 

 
dar sokaklarında gezer işsizlik ve yoksulluk 

                                                
79 Nurettin Topçu, “Yıldırım’ın Huzurunda”, Taşralı, s. 243-244. 
80 A.e.  
81 O dönem Bursa şehrinin Batı kesiminde kalan, kaplıcaları ve iyi hizmet veren otelleriyle bilinen bir 
semt. 
82 Mustafa Kara, “Nurettin Topçu ve “Yıldırım’ın Huzurunda””, Bursa Araştırmaları, sayı: 8, Kış 2005, 
s. 42.  



34 
 

fabrikalar ipek boyar genç kızların kanıyla hayda hay 
 

biz çıkarız uludağa bir kucak odun için 
onlar çıkarlar oraya zevk için sefa için hayda hay 

 
işçi köylü meydanında uzatarak elini 

mustafa suphi yoldaşın dikecez heykelini hayda hay 
 

yeşil bursa kurtulacak kızıl bursa olursa 
olursa değil mutlaka kızıl bursa olacak hayda hay” 

 

1930’lu yıllarda nüfusunun ezici çoğunluğu köylerde yaşayan, kentlerin ise 

genellikle az bir nüfusa83 ve sınırlı bir sanayiye sahip olduğu Türkiye’de, kapitalist 

üretim ilişkilerinin sanayi boyutunun daha 19. y.y.da gelişmeye başladığı Bursa’ya karşı 

sosyalistlerin ilgi göstermemesi, ideolojik konumlanmaları ve işçi sınıfının önderliğine 

verdikleri merkezi rol nedeniyle imkânsızdı. Bu yüzden parti marşının bizatihi bir kenti 

konu edinmesi oldukça anlaşılırdır. Elbette sosyalistler de yukarıda bahsi geçen 

düşünürlerde olduğu gibi seçmeci yakınlık etkisiyle (selective effectiveness) Bursa’ya 

bakmaktadır, fakat politik propagandanın abartılı söylemi bir kenara bırakırlırsa, 

gerçekliğin bir yönüne bu marşta işaret edildiği görülebilir. 1910 yılında Türkiye’deki 

ilk grevlerden biri, filatür fabrikalarında 16 saati bulan ağır çalışma koşullarını ve düşük 

ücretleri protesto etmek için Bursa’da yapılmıştır.84 Özellikle tekstil sektöründe kadın 

işçi istihdam edildiği için bu marşta, ağır sömürünün muhatabı olarak “genç kızlar”a 

işaret edilmiştir. Ayrıca Uludağ da 1930’lu yıllarla birlikte, varlıklı ailelerin yeni 

mekânlarından biri olmaya başlamıştır. 1929 yılında Bursa’dan Uludağ’a şose bir yol 

yapılmış, daha sonra otel inşa edilmiştir.85 1940’lı yıllarda da bu ilgi sürmüş ve yeni bir 

                                                
83 Örneğin 1935 yılında kentli nüfus toplamda 3.802.642, oransal olarak ise %23.53’tür. Köy nüfusu ise 
aynı yılda 12.355.376’dır ve toplam nüfusa oranı %76.47’dir. B.k.z. DİE, 2000 Genel Nüfus Sayımı, 
Ankara, 2003’den aktaran Erol Kaya, Kentleşme ve Kentlileşme, İstanbul, İlke Yayıncılık, 2003, s. 109. 
84 Türkiye’deki ilk grev de Hüdâvendigâr Vilâyeti sınırları içindeki Balya’da 1908 yılı Ağustos ayında 
gerçekleşmiştir Bkz. Raif Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), Bursa, 
Avrasya Etnografya Yayınları, 2006, s. 215-218. Murat Kuter, Dünyada, Osmanlı’da ve Türkiye’de 
Bursa’dan İlkler, Bursa, Medya Ofset, 2007, s. 38.   
85 1934 Bursa Yıllığı, Bursa Belediyesi Neşriyatı, s. 9. Necati Akgün, Son 100 Yılın Bursa Olayları ve 
Anılarım, Bursa, Ofset Matbaacılık, Mayıs 1994, s. 16.  



35 
 

kayak evi ile bir otel daha yapılmış86, hatta Uludağ’a teleferik hattı çekilmesi talebi 

dergilerde tartışılır olmuştur.87  

 

Sosyalistlerin “Kızıl Bursa”sı, “Yeşil Bursa”ya alternatif bir tahayyülü gündeme 

getirmesi açısından dikkat çekicidir.88 Özellikle “cehennem şehri” vurgulamasının, 

Bursa’ya yönelik çağrışımlardan radikal bir şekilde koptuğu da açıktır. Bursa’nın kendi 

muhayyilelerine uygun yeniden üretimi, bahsi geçen ve geçecek olan bütün düşünce 

akımları ve düşünürler için geçerlidir. Fakat diğer tüm görüşlerde bu yeniden üretim,  

başta mimari olmak üzere daha ziyade kentsel gelişim, kültür ve gelenek üzerinden 

odaklanırken, bu marşta bizatihi bir siyasal sistem sorunu olarak ortaya konulmuş ve bu 

yönüyle farklı bir yer edinmiştir.  

 

Kemalist Devrim’in tahayyülündeki ve yaratıcı muhayyilesinin etkisindeki 

Bursa’ya, bu tez konusunun zaman sınırı 1930-1950 yılları olduğu için ileriki 

bölümlerde ayrıntılı bir şekilde değinilmiştir. Özellikle Ankara’nın başkent olması ile 

kente ilişkin yeni bir perspektif ve model ortaya koymaya çalışıldığı, Ankara örneği 

üzerinden diğer kentlerde de çeşitli imar faaliyetleri yapıldığı bir dönemde, Bursa’nın, 

değişen merkeze bağlı olarak bu süreçten nasıl etkilendiği çok yönlü bir şekilde 

tartışılacaktır. Burada sadece Kemalist Devrim’in de Bursa’yı önemli bir kent olarak 

telâkkî ettiği belirtilmekle yetinilecektir.  

 

Bursa’ya verilen önemin göstergelerinden biri Mustafa Kemal’in ilki Kurtuluş 

Savaşı’nın hemen ardından 17-29 Ekim 1922’de, sonuncusu ise 1-3 Şubat 1938’de 

olmak üzere tam 18 gezi yapması ve bu süreler içinde 102 gün Bursa’da bulunmasıdır.89 

                                                
86 İktisadi Yürüyüş, Yıl: 5, Cilt: 5, Sayı: 100-104, 1 Nisan 1944, s. 12. Bu sayısında özel bir Bursa 
dosyası hazırlamış olan derginin sayfa numaralandırma sistemi alışık olmadığımız türden. Çünkü bu 
haberin bulunduğu sayfada numara yok, bir önceki sayfa 11, bir sonraki sayfa ise 12-1 ve ardından gelen 
beş sayfa sıralı ve beşinci sayfa 12-5 olarak bitiyor. Bu sebeple haberin olduğu bu sayfanın numarasına 12 
olarak yazıldı.  
87 Aslan Tufan, “Uludağa Havaî Bir Hat Yapılmalı”, İktisadi Yürüyüş, s.3.  
88 Elbette “Yeşil Bursa” tabirinin burjuvaziye ait olduğunu söylemek için elde herhangi bir kanıt yok. 
Sadece sosyalist sembollerden olan “kızıl” rengin vurgulanması için böyle bir karşıtlık yaratılmış olması 
muhtemeldir.  
89 Mustafa Kemal Atatürk’ün Bursa gezilerinin ayrıntılı bir incelemesi için b.k.z. Yılmaz Akkılıç, Atatürk 
ve Bursa, İstanbul, BURDEF Yayınları, 2. b.s., Ekim 1999. Ahmet Mumcu da Mustafa Kemal’in Bursa 
gezilerine atıf yapar ve birçok önemli projesi için ilk nabız yoklamalarını, bu gezilerde yaptığını söyler. 
Bkz. Ahmet Mumcu, “Atatürk ve Bursa”, Bir Masaldı Bursa , s. 264 v.d.  



36 
 

Cumhuriyet Döneminde Bursa Merinos ve Gemlik Suğnipek gibi dönemin en büyük 

sanayi kuruluşları Bursa’ya yapılmıştır.90 Bu tezin incelediği1930-1950 yılları arasında 

Bursa’ya vali olarak dönemin önde gelen bürokratları tayin edilmiştir: Zeynel Abidin 

Özmen (1933-1934), Refik Şefik Soyer (1935-1939), Refik Koraltan (1939-1942),   

Haşim İşcan (1945-1950) bu isimlere örnektir.91  

 

Mustafa Kemal’in düşüncelerini ve pratiğini merkezine yerleştirdiğimiz 

Kemalizmi tek bir söylemden ibaret göremeyiz. Her ideolojide olduğu gibi Kemalizmin 

de kendi içinde farklı gruplar mevcuttur. Bu gruplar içinde özellikle Kemalizmin 

mutasavvıf kökenli isimlerinin Bursa’ya karşı özel bir muhabbet besledikleri 

söylenebilir. Esasen modern muhafazakarlığın önemli iki ismi olarak addedilen Tanpınar 

ve Yahya Kemal’in de Kemalizmin dışında olmadığı, Yakup Kadri Karaosmanoğlu ve 

Hasan Âli Yücel başta olmak üzere, sosyalleşmelerinde tekke adabı ve dergâh 

kültürünün önemli bir yer edindiği kişilerle, kent ve tarihe ilişkin bakışlarında bazı 

paralellikler görmek mümkündür. Önceleri Bektaşî olan Yakup Kadri’nin Erenlerin 

Bağından (1922) başlıklı kitabındaki “Muradiye” yazısı, üslup bakımından Tanpınar ve 

Yahya Kemal ile benzerdir, muhtevasında ise tasavvufî düşüncenin izleri görünürdür: 
 

“Uhrevî sükûnetin ve uhrevî rahatın ne olduğunu bilmek isteyenler Bursa’da 
Muradiye türbesine gitsinler! Ölüm, yalnız burada korkunç değildir. Mukaddes kitapların 
vaat ettiği cennet bize yalnız burada mümkün görünüyor. Burada her dakika bir meleğin 
kanadı gibidir, başımızın üstünden hayatın bütün hummalarını, gussalarını, şüphe ve 
endişelerini silen yumuşak ve nemli bir tüy temasa geçer. Ey kararsız gönül dakikalara ‘dur’ 
diyebileceğimiz yer burasıdır. 

 
Zira buranın eşiğini aştıktan sonra bize saatlerin, bize günlerin, bize yarının, bize 

öbür günün luzumu kalmıyor…”92   
 

Mevlevî olan ve ömrü boyunca dergâhı ile ilişkilerini korumuş93, tasavvufla ilgili 

kitaplar94 ve divan95 yazmış olan ünlü Milli Eğitim Bakanı Hasan Âli Yücel’e göre 

                                                
90 Yılmaz Akkılıç, “Bursa Ekonomisinin Tarihsel Gelişimi”, Bursa Defteri, sayı: 13, Mart-Mayıs 2002, s. 
69.  
91 http://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Eablon:Bursa_valileri.  
92 Yakup Kadri, “Muradiye’de”, (içinde) Bir Masaldı Bursa, s. 551-552. Bu yazıyla ilgili bir 
değerlendirme için bkz. Mustafa Kara, “Muradiye Türbeleri ve Yakup Kadri Karaosmanoğlu”, Bursa’da 
Kırklar Meclisi, Hz. Mustafa Kara, Bursa, Bursa Kültür A.Ş., Mart 2011, s. 159-162.  
93 Bkz. Ahmed Güner Sayar, Hasan Âli Yücel’in Tasavvufî Dünyası ve Mevlevîliği, İstanbul, Ötüken 
Neşriyat, 2002.  
94 Bu kitaplardan biri de 1948 yılında kaleme alınan fakat vefatından sonra basılan Allah Bir kitabıdır. 
Bkz. Hasan Âli Yücel, Allah Bir, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1961.  

http://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Eablon:Bursa_valileri


37 
 

“Yaradan ve insan birbirine Bursa’da olduğu kadar hiçbir yerde bu denli karışmamıştır.” 

Yeşil’i, Muradiye’yi, Osman ve Orhan Gazi’yi, Süleyman Çelebi’yi hayranlıkla 

zikreden Yücel, bilinen Kemalist tarih tezlerinden çok farklı bir okumayı Bursa 

üzerinden yapar: 

 
“Bursa, bir tarih sergisidir. Hiçbir kitap, onun kadar 1299’la 1923 arasındaki 

olayları bize doğru veremez. Osmanlı Şahini, Uludağ’a kurduğu yuvadan havalandı. 
Kanadının tüyleri hâlâ Hint hududlarından Hicâz ülkesine, Marmara kıyılarından 
İskenderiye koylarına, Volga boylarından Tuna membalarına kadar uçmaktadır. Hadiselerin 
rüzgârları, hatta fırtınaları onu yere düşüremedi. 

 
Bursa, benim için “dış” değil bir “iç”tir. Zevksiz eller ona kıyabildiği kadar kıysın, 

gözümde ve gönlümde hiçbir şeyini değiştiremez. Bu yurd bucağı, bu vatan köşesi, seyahati 
zaruri kılmayan bir çekicilikle her vakit yüreğimdedir. Bursa hakikati hayal yapan kutsal bir 
diyardır. Bursa, bir coğrafya gerçeği olmaktan çok bir tarih, hatta tarih olmaktan da ileri bir 
şeydir. Onun için Bursalı olmayan Türk yoktur; diyebiliriz.”96  

 

Bursa için kaleme alınan ilginç yazılardan biri de Behçet Kemal Çağlar’a aittir. 

Kemalist rejimin en keskin propagandistlerinden biri olmakla birlikte CHP içindeki 

Anadolucu grubun ve sağ kanadın önde gelen kişilerinden biri de olan Çağlar, “Bursa 

İçin” adını verdiği makalesinde Tanpınar, Yücel ve Karaosmanoğlu’na çok benzer bir 

üslupla Bursa’yı anlatır.97 

 

Bursa’da yaşayan, Kemalist kanon dışında kalan ve ileriki bölümlerde 

“cumhuiyetçi muhafazakârlar” olarak tanımlanan aydınların en önemli vasıflarından ilki, 

Bursa’da, mekân ve hafıza ilişkisinin de önemli bir boyut olarak dahil olduğu ‘geleneğin 

ihyası ve icadı’ olarak görülebilecek iki süreci gerçekleştirmeye çalışmalarıdır. Netice 

itibariyle, her ne kadar bu kentin içinde yaşasalar, kentin maddî ve manevî değerlerinin 

üreticileri ve aynı zamanda tüketicileri olarak yer alsalar da, Bursa’ya karşı belirli bir 

perspektif çerçevesinden baktıkları söylenebilir. Söz konusu aydınların, farklı düşünce 

akımları tarafından, sıradan bir taşra kenti olmaktan çok daha fazla bir manâya sahip 

olarak görülen, büyük önem ve değer verilen Bursa’ya ilişkin bakış açılarından 
                                                                                                                                           
95 Ne yazık ki Yücel’in “Divan”ı ailesinin izin vermemesi nedeniyle basılamamıştır. Bilgi için bkz. 
Mustafa Kara, “Bursa’nın Bâtını ve Hasan Ali Yücel”, Bursa’da Kırklar Meclisi, s.220. Fakat tasavvufî 
şiirleri hakkında bilgi alınabilecek bir yazı mevcuttur. Bkz. Mustafa Kara, Dervişin Hayatı Sufinin 
Kelamı, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2005, s. 566.   
96 Yazının tam metni için bkz. http://www.bursadakultur.org/hasan_ali.htm. Şahin, Osmanlı ailesinin 
mensup olduğunu söylediği Kayı boyunun sembollerinden biridir. Bkz. 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Kay%C4%B1_boyu.  
97 Behçet Kemal Çağlar, “Bursa İçin”, Bir Masaldı Bursa, s. 553-555. 

http://www.bursadakultur.org/hasan_ali.htm
http://tr.wikipedia.org/wiki/Kay%C4%B1_boyu


38 
 

etkilendikleri ve Bursa’ya yönelik kaleme aldıkları eserler ve aşağıdaki bölümlerde 

tartışılacak olan, başta restorasyon olmak üzere faaliyetlerinde bu muhayyilelerinin 

etkisi olduğu göz önüne alınırsa, bu tezde incelenilen aydınların bu politikalarla 

karşılaşmaları ve onlara karşı geliştirdikleri yakınlık ve mesafenin, kente ilişkin 

faaliyetleri üzerinde önemli bir etkisi olduğu söylenebilir.  

 

Ayrıca, Bursa’ya yönelik yukarıda tanıtılmaya ve tartışılmaya çalışılan 

düşüncelerin, Bursa’yı anlamak ve İstanbul, Ankara gibi başkentler dışında, Bursa’nın 

da önemli bir merkez olduğunun;  önemli bir aydın birikimine sahip olduğunun 

anlaşılmasına yardımcı olacaktır. Bu durumun daha net kavranması için bir sonraki alt 

başlıkta tartışılmaya başlanacak olan, Bursa’nın 19. y.y.’dan 1950’li yıllara uzanan 

iktisadi, siyasi, toplumsal, kültürel gelişmelerinin, rakamlar, olgular ve olaylar eşliğinde 

ele alınması elzemdir.  

  

1.3.  Merkezin Sınırında Bir Kent: Bursa 

 

Bu çalışmada taşra, idari ve siyasi merkez (başkent) dışında kalan her yer olarak 

ele alınmıştır. Bu merkez ve taşra kavramsallaştırmalarının, temelde idari manada ele 

alındığı söylenebilir. Fakat çalışmanın bu aşamasında merkez kavramı, daha geniş bir 

perspektifte ele alınmaya çalışılacak ve Bursa’nın “sınır” olarak belirtilen konumu da 

merkez(ler) ile kurduğu ilişkiler bağlamında tartışılacaktır.   

 

Bursa hangi anlamda “sınır”dır sorusunun cevabı, “hem 19. y.y.ın iktisadi 

manada merkezi olan kapitalizme98, hem II. Mahmud dönemi ile birlikte 

“merkezileşme” çabalarını arttıran Osmanlı İmparatorluğu’nun başkenti İstanbul’a ve 

                                                
98 19. y.y.da kapitalizmi küresel ölçekte bir olgudur. Bu olguyu toplumsal süreçleri tartşırken ele alınması 
gereken ‘merkez’ kavram olarak konumlandırmaktayız. Nitekim kapitalizm ortaya çıktığı andan itibaren, 
küreselleşme eğiliminde bir iktisadi düzendir ve küreselleşme kavramı geç 20. y.y. ve 21. y.y. ile 
sınırlandırılamaz. İngilizlerin ünlü “Doğu Hindistan Kumpanyası”, ya da Fransızların Bursa’da kurduğu 
filatür fabrikaları kapitalizmin küresel karakterini 19. y.y.da gözler önüne seren örneklerden birkaçıdır 
sadece.  Bkz. Antonio Negri – Michael Hart, İmparatorluk, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. Abdullah 
Yılmaz, 2008, s. 33. Immanuel Wallerstein, The Modern World System I: Capitalist Agriculture and 
the Origins of the European World Economy in the Sixteen Century, New York/London: Academic 
Press, 1972. Wallerstein kapitalizmin 16. y.y.dan itibaren yayılmaya başladığını, 19. y.y.da ise bir dünya 
sistemi haline geldiğini ileri sürmektedir. Böylelikle sistemin merkezi olan Batı Avrupa ve Amerika ile 
sistemin çevresinde bulunan diğer ülkeler arasında bir ayrım yapmaktadır. Bkz. a.g.e. s. 360 v.d. 



39 
 

daha sonra Cumhuriyet’in başkenti Ankara’ya, hem de sadece ekonomi ile sınırlı 

olmayan, gündelik yaşamdan, estetik hayata dek uzanan modernleşmeye sınırdır” 

şeklinde verilebilir.99  

 

Sınır kavramından bu noktada anlaşılması gereken sadece siyasi veya coğrafi 

sınırlar, hatlar değildir. Öncelikle sınır burada özel manada merkeze sınır olmak 

üzerinden tartışılmaktadır. Merkez, maddî ve manevî üretimin yapıldığı gerek uzamsal 

olarak bir alanı, gerekse de değerlerle birlikte varolan bir zihniyet dünyasını temsil eder. 

Daha basit bir ifadeyle merkez, egemenin konumudur.100  Bu bağlamda sınırda olmak, 

aynı zamanda merkezde bulunmamayı anlattığı gibi, merkez ile son derece ilişkili bir 

konuma da işaret eder ve bu sadece maddî bir konumlanmayı değil, aynı zamanda 

merkezi değer sistemi ile kurduğu bağlar üzerinden oluşan sembolik bir konumlanışı da 

ifade eder.101  

 

Bu bağlamda sınır kavramı sadece ayıran değil, aynı zamanda karşılaşmaların 

yaşandığı, Peter Burke’ün tabiriyle “çoğu zaman kendine özgü, ayrı bir melez kültürü 

olan yerler” olarak tanımlanabilir.102 Bu melezlenmeyi sağlayan da sınırdaki 

akışkanlıktır.103 Bursa, merkez(ler) ile iktisattan, modaya kadar, tüm sosyal ve kültürel 

veçheleriyle bu akışkanlığın en yoğun yaşandığı taşra kentlerinin başında gelir. 

Böylelikle Bursa, “merkez” karşısında sadece onun uygulamalarına maruz kalan bir 

                                                
99 Aslında Kemal Karpat’a göre bu üç ana unsur Osmanlı modernleşmesinin etrafında geliştiği çerçeveyi 
belirlemiştir. Bursa bu süreci, büyük ve önemli bir taşra kenti olarak deneyimleyecektir. Bkz. Kemal 
Karpat, Osmanlı Modernleşmesi: Toplum, Kurumsal Değişim ve Nüfus, İstanbul, İmge Kitabevi, Çev. 
Akile Zorlu Durukan – Kaan Durukan, 2002, s. 78.  
100 Marx’a göre  “Egemen sınıfın düşünceleri, bütün çağlarda egemen düşüncelerdir, başka bir deyişle, 
toplumun egemen maddi gücü olan sınıf, aynı zamanda, zihinsel üretimin araçlarını da emrinde 
bulundurur, bunlar o kadar iç içe girmiş durumdadır ki, kendilerine zihinsel üretim araçları 
verilmeyenlerin düşünceleri de aynı zamanda bu egemen sınıfa bağımlıdır.” B.k.z. 100 Karl Marx – 
Friedrich Engels, Alman İdeolojisi, Ankara, Sol Yayınları, Çev. Sevim Belli, Beşinci b.s., 2004, s. 75. 
101 Lamon ve Molnár sembolik sınırları “nesneleri, insanları, pratikleri ve hatta zamanı ve mekânı 
kategorize etmek için sosyal aktörler tarafından üretilen kavramsal ayrımlar” olarak tanımlanır. Bkz. 
Michéle Lamont – Virag Molnár, “The Study of Boundaries in the Social Sciences”, Annual Review of 
Sociology, Vol. 28, 2002, s. 168. 
102 Peter Burke, Kültür Tarihi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları,  Çev. Mete Tunçay, 2. Bs. 
Haziran 2008.,  s. 167.. 
103 Paul Lavrence - Timothy Bayeroft -  Carolyn Grohmann, “ ‘Degrees of Foreignness’ and the 
Construction of Identity in French Border Regions During Interwar Period”, Contemporary European 
History, Vol. 10, No: 1, Mart 2001, s. 51. 



40 
 

“çevre” olarak konumlanmaz. “Sınır” konumlandırması, “merkez” ile girdiği iktisadi, 

idari, sosyal bütün alanlarda, kendi dinamiğini de içerir.  

 

Bu çalışma, her ne kadar 1930-1950 yılları arasına odaklansa da, söz konusu 

yirmi yıllık süreci belirleyen tarihsel arka planı tartışmadan Bursa’nın merkez(ler) ile 

girdiği ilişkilerin sonucu olan konumu anlaşılamaz. Bununla birlikte her ne kadar 

olguları analiz etmede Braudel’in “uzun zamanın tarihi” kritik bir öneme haiz olsa da bu 

zamanı Osmanlı İmparatorluğu’nun modernleşmesinde çok önemli bir eşik olan 

Tanzimat Fermanı’ndan itibaren ele almak, yukarıda ifade edilen üç değişken üzerinden 

Bursa’nın tarihsel gelişiminin anlaşılması noktasında genel bir analiz çerçevesinde 

değerlendirilmesi yeterli olacaktır.  

 

Bursa’nın 19. y.y.dan 1950’lere uzanan modern bir kent haline gelme sürecinin 

ilk ve en önemli belirleyicisi kapitalizimdir.104 Özellikle 19. y.y.’da kentin batısındaki 

Cilimboz deresi ve doğusundaki Namazgah-Umurbey-Çobanbey boyunca kurulan filatür 

fabrikaları, kentin iktisadi, sosyal ve mimari gelişiminde son derece önemli bir rol 

oynamıştır. Kaygalak’a göre, Bursa, kapitalist dünya ekonomisi ile yalnız 19. y.y.da 

değil, 16. y.y.dan itibaren eklemlenme sürecine girmiştir. Kaygalak, bu çalışmada 

“sınır” kavramı ile açıklanılmaya çalışılan ilişkiler ağını, “taşra” kavramıyla açıklamış 

ve Bursa için Kapitalizmin Taşrası tabirini kullanmıştır. Kaygalak’a göre: 

 
“19. y.y.a varıldığında, Bursa kenti, “kapitalizmin taşrası” olarak 

nitelendirebileceğimiz bir varoluş ortaya koymaktaydı: Ne tam olarak içeride ne de dışarıda, 
basitçe merkeze öykünen, onu “geriden” takip eden değil tarihsel olarak o merkezin 
kuruluşuna yardımcı ve – belki de – onunla işbölümünün gereği olarak “eksik”, 
“tamamlanmamış”, kısaca “güdük” kalmış bir varoluş…”105 

 

19. y.y.da filatür fabrikalarının kuruluşu, bir sonraki alt başlıkta sayısal veriler, 

analizler ve döneme ilişkin anılarda da görüleceği üzere, Bursa’yı her manâda değiştiren 

                                                
104 Bu iddiayı destekleyen ve kapitalizm ile kentsel gelişme arasındaki ilişkiyi Bursa üzerinden tartışan 
önemli bir çalışma Sevilay Kaygalak tarafından doktora tezi olarak hazırlanmıştır. B.k.z. Sevilay 
Kaygalak, Kapitalizmin Taşrası: 16. Yüzyıldan 19. Yüzyıla Bursa’da Toplumsal Süreçler ve 
Mekânsal Değişim, İstanbul, İletişim Yayınları, 2008. Kent bilimci ve özellikle Bursa üzerine çalışmış 
olan Rana A. Aslanoğlu da Bursa’daki kentsel değişimin temelinde filatür sanayisinin olduğu 
görüşündedir. Rana Aslanoğlu, “Bursa Kent Planlama Tarihi”,  Papers: International Congress on the 
Economic and Social History of Turkey, Morrisville, Edt. Nurcan Abacı, Lulu Press, 2006, s. 316.   
105 Kaygalak, a.g.e., s. 202.  



41 
 

bir etkide bulunmuştur. Nüfus, kentleşme, istihdam, sosyal tabakalaşma, artan sanayi ve 

ticarete bağlı olarak gelişen ulaşım sistemleri ve sürekli olarak açılan yeni yollar, inşa 

edilen oteller, bankacılık ve sigortacılık faaliyetleri ile tüm bunların gündelik yaşama 

yansımaları, 19. y.y.da kapitalizmin neden olduğu, yeni Bursa’nın yapısını belirleyen en 

önemli değişimlerdir.  

 

Bursa’nın 19. y.y. itibariyle kentsel, iktisadi ve sosyal gelişimine damgasını 

vuran, kapitalist üretim ve üretim ilişkilerinin neden olduğu değişim kadar belirleyici bir 

başka değişken de, 1923’e değin İstanbul’un, 1923 sonrası da Ankara’nın izlediği siyaset 

olmuştur. Bu çerçevede, tarihsel süreç içinde merkez ile Bursa’nın ilişkilerinde 

Tanzimat modernleşmesi ile başlayan süreci analiz etmek, Bursa’yı ve Bursa’nın aydın 

birikimini tartışmak açısından belirleyicidir. 19. y.y.ın, başta merkezileşme çabaları 

(vilayet sistemine geçilmesi, valilerin güçlendirilmesi, ayanların etkisinin kırılması v.b. 

gibi), Bursa özelinde Ahmed Vefik Paşa örneğinde tecessüm eden yeni Tanzimat 

bürokrasisinin aydın despot yöneticilerinin idarecilik anlayışları, İstanbul ve Bursa 

arasındaki kültürel alış verişler, belediyeciliğin gelişmesi, sembolik iktidar öğeleri içinde 

Bursa’nın bu yüzyılda “kuruluş miti” çerçevesinde ön plana çıkması, modern kamu 

binaları ve kent planlarıyla iktidarın taşrada görünürlük kazanma çabaları, yeni açılan 

okullar, valilerin isteği ve gözetimiyle matbuat hayatının taşrada başlaması gibi birçok 

değişimi bünyesinde taşıdığı söylenebilir. 1855 yılında gerçekleşen büyük deprem ve 

ardından yaşanan büyük yangın da Bursa’nın kentsel çehresinin değişmesinde son 

derece “kolaylaştırıcı” bir etken olmuştur.  

 

20. y.y. başlarında İttihad ve Terakki Cemiyeti örgütlenmeleri, İstanbul’a karşı 

vergi ayaklanmaları, 1908 sonrası açılan dernekler, gelişen matbuat hayatı ve değişen 

gündelik yaşam ilişkileri ile Bursa gibi önemli taşra kentlerinden bazılarının İstanbul’a 

daha çok benzemeye başlaması, Cumhuriyet sonrası Ankara’nın yeniden inşası ve 

kentsel planlamasının taşra yansımaları, Cumhuriyet’in taşra politikaları, tekke ve 

zaviyelerin kapatılması ile taşrada son derece önemli bir sosyal değişimin amaçlanması, 

Halkevlerinin kurulması gibi başkent ile Bursa arasındaki ilişkilerin neden olduğu 

önemli değişimlerden bahsedilebilir.  

 



42 
 

Kapitalist üretim ilişkilerinin gelişimine ve merkezi idarenin müdahalelerine 

bağlı fakat kentin kendi bünyesinde taşıdığı adet ve geleneklerle de kimi çevrelerle 

kaynaşma, kimi çevrelerle uyum, kimi çevrelerle de çatışma halinde  bulunan modern 

yaşam örüntülerinin görünür hale gelmesi ve gün geçtikçe kentin yaşam alanlarına 

hükmetmeye başlaması da bir başka olgu olarak Bursa’nın 19. y.y.dan 1950’lere değin 

tarihsel gelişiminde tartışılacaktır. Böylelikle tezin çerçevesinde tartışılan Bursa’nın 

aydınları nasıl bir kentte doğmuşlar, yetişmişlerdir ve kültürlenmişlerdir sorusuna da bir 

cevap verilmeye çalışılacaktır. Üstelik doğdukları ve yetişkin hale geldikleri süreç, gerek 

Türkiye için gerekse de Bursa için, tarihsel süreç boyunca değişimlerin en hızlı 

yaşandığı dönemlerden birine tekabül eder.   

 

1.4.  Tanzimat’tan 1950’ye Bursa’nın Tarihsel Gelişimi  

 

1.4.1. Tanzimat’tan – II. Meşrutiyet’e Değişim Süreci ve Bursa 

 

Tanzimat’tan 1908 yılına kadar geçen yaklaşık yetmiş yıl, günümüze kadar 

ulaşan modern sürecin temellerinin atıldığı bir döneme tekabül eder. Bu dönem, 

modernleşmenin katalizörü olan iki değişken üzerinden izlenecek ve bu değişim 

sürecinin gündelik hayata etkileri de ayrı bir alt başlık olarak ele alınacaktır. İncelemeye 

tabi tutulan birinci değişken, Bursa’da filatür fabrikalarının kurulması, ikincisi ise 

Ahmed Vefik Paşa’nın şahsında en iyi temsilini bulan Tanzimat Dönemi’nin 

modernleşmeci politikalarıdır.  

 

1.4.1.1. Filatür Sanayisinin Neden Olduğu Değişimler 

 

19. y.y.a gelindiğinde Bursa’nın dokuma ve kumaş üretiminin, Manchester’ın 

dokuma sanayisi ile rekabet edemeyerek çökmesi106, Bursa’yı dış pazarlar için 

                                                
106 Osmanlı döneminden 19. y.y.a Bursa’da tekstilin gelişimi için bkz. Halil İnalcık, “Türkiye’nin Tekstil 
Tarihçesi Üzerine Notlar”, Bir Masaldı Bursa, der. Engin Yenal, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 1996,  s. 
61-67.  



43 
 

hammadde üretimi yapan bir kent durumuna getirmiş ve Selanik’ten sonra İzmir ile 

birlikte üretim ve ticarette kapitalist dünya ekonomisine eklemlenmişlerdir.107  

 

19. y.y.da Bursa açısından yaşanan en önemli değişimlerin başında ipek 

sanayisinin makineleşmesi gelir. Kaygalak’a göre bu durum, Bursa’nın salt çevre olarak 

kapitalist dünya ekonomisine eklemlenmesi anlamına gelmez, “birbirleriyle bağlantılı 

biçimde ortaya çıkan tüm bu gelişmeler, Bursa’nın doğal, ticari ve tarihsel/toplumsal 

konumundan kaynaklanan kendine özgü koşullarının, Avrupa kapitalizminin 

zorunluklarıyla buluşmasının ürünü” olarak bir dönüşüm geçirmesi sonucunu verir.108 

 

1313 (1895-96) tarihli Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi’nde, 1253109 tarihi 

“Bursa’da ilk defa harîr fabrikası inşası”110 olarak belirtilmiştir. 19. y.y. boyunca 

Bursa’da özel flatür fabrikası yatırımları sürmüştür. Devlet de ipekçiliği geliştirmek 

amacıyla Bursa’da flatür fabrikası yatırımları yapmıştır.111 İngiliz Konsolosu Maling’e 

göre 1862 yılında 90 fabrika ve bu fabrikalarda 4345 çıkrık bulunmaktaydı.112 Fakat 

pebrine hastalığının ipekböceklerine bulaşması neticesinde üretim 2/3 oranında azalmış 

ve 1888 yılında Bursa’da yalnızca 36 ipek fabrikası kalmıştır.113 Duyun-ı Umumiye 

İdaresi’nin Bursa’ya gelişi ve pebrine hastalığına karşı yoğun önlemleri hayata 

geçirmesiyle, yaşanılan kriz atlatılmaya başlanmıştır.114  

 

19. y.y.da Bursa’da filatür fabrikalarının kurulmaya başlamasının ilk önemli 

etkisi, kent nüfusunda kendisini göstermiştir. Sanayinin yükseliş ve düşüş grafiğine bağlı 

                                                
107 Zeynep Dörtok Abacı, “Modernleşme Sürecinde Bursa Kenti’nin Mekansal ve Sosyal Değişimi (1860-
1910) , (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Danışman: Prof. Dr. Hasan Ertürk, Uludağ Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 2005,  s. 61.  
108 Kaygalak, a.g.e., s. 137. 
109 Ay belirtilmediği için 1838 ya da 1839. 1324 (1906-07) Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi’ne göre, 
açılan bu ilk filatür fabrikasının sahipleri Ohannes Taşçiyan ve Bay oğlu Osib’dir. 1313 Hüdâvendigâr 
Vilâyeti Salnâmesi, s. 30.  
110 1313 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 30.  
111 Cilimboz deresi boyunda, Demirkapı mahallesinin altında Çınarönü denilen mevkide “Harîr-i Fabrika-ı 
Humâyun” açılmıştır. Bir yıl sonra da Namazgâh civarında devlet tarafından bir fabrika daha açıldığı 1324 
Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi’nde belirtilmektedir. Bkz. A.e.  
112 Abacı, a.g.t., s. 66. 
113 1305 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 296.  
114 Ayhan Aktar, “Bursa’da Ekonomi”, Bir Masaldı Bursa, a.g.e., s. 131. Nitekim Hasan Taib Efendi, 
Hatırat yahut Mirat-ı Bursa adlı eserinde (1323-1905) Bursa’da 41 adet buharla çalışan fabrika olduğunu 
söylemektedir.114 1324 Salnamesi’ne göre (1906-07) Bursa’da 44 ipek fabrikası, bu fabrikalarda 2.365 
çıkrık, 47 böceklik vardır. Bkz. Hasan Taib Efendi, a.g.e., s. 10. 



44 
 

olarak kent nüfusunun da arttığı veya azaldığı, salnamelerde verilen rakamlara bakılarak 

söylenebilir.115  

 

Filatür fabrikalarının açılışı nüfusu nicelik olarak etkilediği gibi, nüfusun 

istihdama bağlı niteliğinde de önemli değişikliklere neden olmuştur. Bu değişimlerden 

ilki gayrimüslim kadınların özgür emekçiler olarak sosyal alanda gözükmeleridir.116 Bir 

süre sonra, kentteki gayrimüslim kadın nüfusunun, fabrikaların işçi arzını karşılamada 

yetersiz kalması üzerine, Müslüman kadınlar da tekstil işçisi olarak çalışmaya 

başlamıştır.117 Kadınlar böylelikle, 19. y.y. ile birlikte her ne kadar fabrikalar genelde 

                                                
115 Türkiye’de ilk defa 1831 yılında yapılan nüfus sayımına göre Bursa merkez ilçede 16.138 erkek vergi 
yükümlüsü tespit edilmiştir. Kadın ve çocukların da tahmini olarak eklenmesiyle Kaplanoğlu’na göre 
nüfus köylerle birlikte 70 bin kişi, Abacı’ya göre ise 75-80 bin civarıdır. Bkz. Abacı, a.g.t., s.134. 
Kaplanoğlu’na göre nüfus köylerle birlikte 70 bin kişi, Abacı’ya göre ise 75-80 bin civarıdır. Kaplanoğlu 
1831 yılındaki bu sayımın ortaya koyduğu verilerin 1844 temettuat defterlerine göre daha az isabetli 
olduğunu söyler. Buna göre Kaplanoğlu, şehrin nüfusunu (sadece Bursa şehir içi) 35 bin kişi civarında 
olduğunu hesaplamaktadır. Bkz. Raif Kaplanoğlu, 1844 Yılı Temettuat Defterlerine Göre Değişim 
Sürecinde Bursa’nın Ekonomik ve Sosyal Yapısı, Bursa, Nilüfer-Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 
2011, s. 38. Abacı’nın farklı salnamelerden derleyerek 1870’den 1907 yılına kadar nüfusun seyrini 
gösteren tablosu, kent nüfusunun artması ve azalmasında filatür sanayisinin etkisini göstermesi açısından 
önemli veriler sağlamaktadır. Nitekim pebrine hastalığının ipek böceğini en çok vurduğu 1870-74 yılları 
arasında nüfus 35 bin civarında ve azalma eğilimindedir. 1877’de 42 bin, 1880’de yaklaşık 44 bindir. 
Duyun-ı Umumiye görevlilerinin pebrine hastalığına karşı yoğun bir mücadeleye başlaması ve olumlu 
neticeler alınması ile 1889 yılında 115.043 olan kent nüfusu, her yıl, üretimin artmasına koşut olarak 
yükselmiş ve 1903 yılında 138.578’e ulaşmıştır. 1907 yılında ise kentin nüfusu, küçük bir azalmayla, 
136.799 kişi olarak hesaplanmıştır. Bkz. Abacı, a.g.t., s. 135.  
116 Filatür fabrikaları açılmadan önce de kadınların iktisadi yaşam içinde yer aldığını gösteren veriler 
mevcuttur. Nitekim 1678 yılında, Bursa’da bulunan 387 adet mancınık tezgâhının 157’si kadınlara aittir; 
fakat kadınlar, üretimlerini evde gerçekleştirmek suretiyle pazarda satışa sunmaktadırlar. Bkz. 
Kaplanoğlu, 1844 Yılı Temettuat Defterlerine Göre Değişim Sürecinde Bursa’nın Ekonomik ve 
Sosyal Yapısı, s. 87.  Filatür sanayisinin neden olduğu farklılık kadınların erkeklerle birarada, 
fabrikalarda ve kitlesel olarak çalışma hayatına geçişleridir. Tekstil sektöründe kadın emeğinin 
kullanılmasının başlıca sebebi, filatür fabrikalarının yılda 200 gün açık kalması ve böylelikle mevsimlik 
bir iş olarak görülmesidir. Bkz. Abacı, a.g.t., s. 160. Buna rağmen, fabrika sahiplerinin gayrimüslim 
kadınları ve kocalarını, fabrikada çalışmaları için ikna etmeleri oldukça güç olmuştur. Çünkü Osmanlı 
İmparatorluğu coğrafyasında kadının çalışması sadece Müslümanlar içinde değil gayrimüslimler içinde de 
geleneksel olarak hoş görülmemiştir. Bkz. Leila Erder, The Making of Industrial Bursa: Economic 
Activity and Population in a Turkish City (1835-1975), (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Princeton 
University, 1976, s. 110’dan aktaran Abacı, a.e. 
117 Kaplanoğlu ve Günaydın 1864 yılında Bursa’ya gelen Perrot’ya atıf yaparak, “Müslümanların radikal 
görünümlerine karşın, önyargılarının sanıldığı kadar güçlü olmadığını kanıtlıyor” demektedir. Bkz. 
Nurşen Günaydın – Raif Kaplanoğlu, Seyahatnamelerde Bursa, Bursa, Bursa Ticaret Borsası Yayınları, 
2000,  s. 138. Müslüman ve gayrimüslim kadın emeği arzı, aralarında bir rekabetin doğmasına da neden 
olmuştur. Daha ziyade Müslümanların ve yabancıların fabrikalarında çalışan Müslümanlar; Ermeniler ve 
Rumların fabrikalarında çalışan gayrimüslimlere göre daha az ücret alarak, emek arzı piyasasında rekabete 
neden olmuşlar ve 24 Temmuz 1862’de Bursa’da olayların çıkmasına sebebiyet vermişlerdir. Bkz. Donald 
Quataert, Sanayi Devrimi Çağında Osmanlı İmalat Sektörü, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. T. 
Güney, 1999, s. 232.  Olayların bahanesi İmrazaoğlu Karadan adlı bir Ermeni’nin eski bir Müslüman 
mezarlığı üzerine fabrika kurmakta olduğu iddiası olmuş,  Ulucami’den çıkan kışkırtıcıların, dini-fanatik 



45 
 

işçilerin oturduğu mahallelerin civarında olsa da118 kesif bir ev ve mahalle hayatının 

yavaş yavaş dışına çıkmışlardır.119 

 

Filatür sanayisinin bir başka sonucu, aynı işkolunda Müslim ve gayrimüslimlerin 

çalışmaya başlamaları ile millet sistemine göre ayrılmış şehrin mekânsal yapısının 

değişime uğraması ve buna bağlı olarak mahallelerin sınıfsal konuma göre bölünmeye 

başlanmasıdır. Nitekim bu süreç ilk defa Bursa’da, özellikle Müslümanlar arasında tipik 

Osmanlı mahallesi ikametgâhı tipinden zenginler için konak hayatına geçişe imkân 

vermiştir. Tipik Osmanlı mahallesi, zengin, orta halli ve fakir Müslümanların birarada 

yaşadıkları, aralarındaki gelir farkına rağmen evlerinin büyüklüklerinin de çok farklı 

olmadığı, çıkmaz sokaklar içinde, avlusu olan, pencereleri sokağa değil, avluya bakan 

mütevazı evlerden oluşur. 18. y.y.ın son çeyreğinde ise başta Ermeni mahallesi olarak da 

bilinen İpekçilik semtinde, kentin zenginlerinin ikamet ettiği gösterişli konaklar inşa 

edilmiştir.  

 

Bursa’nın yaklaşık olarak 50 yıl içinde büyümesini inişli çıkışlı sürdüren ama 

nihayetinde Türkiye’nin en önemli sanayi merkezlerinden biri haline gelmesini sağlayan 

filatür fabrikalarının sahipleri, millet sistemi esasına dayanan mahallenin dışına 

çıkarak120, Ermeni nüfusun yoğun bir şekilde yaşadığı İpekçilik caddesinde, konaklar 

inşa ederek “zengin” bir konut alanı yaratmışlardır. Aslanoğlu bu durumla 19. y.y. da 

İngiltere’de sanayileşmiş kentler olarak tanımlanan Wakefield ve Liverpool’un 

oluşumları arasında paralellik bulunduğunu söyler.121  Mumford da mekânın sınıfsal 

bölünmesinin “barok” dönemin bir ürünü olduğunu, eski tip kentlerde, özellikle kıta 

Avrupa’sındakilerde zenginle yoksulun genellikle aynı mahallelerde bir arada 

bulunduğundan bahseder. Mekânın sınıfsal bölünmesi ticaret ve sanayinin gelişimi ile 
                                                                                                                                           
söylemleri nedeniyle olaylar gelişmiştir. B.k.z. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-
1926),  s.46.   
118 Kaygalak, a.g.e., s. 173.  
119 Bursa’da kadınlar hususunda dikkati çeken en ilginç olay, II. Abdülhamid’in hışmına uğrayarak 
Bursa’ya sürgüne gönderilen Hayriye Melek, Faika ve Naciye adlı üç saray kadınının bu karara Bursa’dan 
sadrazama yazdıkları sert mektuplarla itiraz etmeleri, Hayriye Melek Hanım’ın ise intihara kalkışmasına 
dek süren bir takım gelişmelerdir. Kaplanoğlu, özellikle Hayriye Melek’in Bursa’da yaptığı çalışmalar da 
dâhil olmak üzere Türk feminist hareketinin öncülerinden biri olduğunu söyler. Kaplanoğlu, 
Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 114. 
120 Kaplanoğlu, 1844 Yılı Temettuat Defterlerine Göre Değişim Sürecinde Bursa’nın Ekonomik ve 
Sosyal Yapısı, s. 185-220.  
121 Aslanoğlu, a.g.m., s. 316.  Benzer saptamalar için b.k.z. Abacı, a.g.t., s. 149-151.  



46 
 

doğru orantılı olarak gelişmiştir.122  Buna karşılık Aslanoğlu, Bursa’da üst gelir grupları 

açısından Avrupa’yla paralellik olmasına karşın, işçi konutları açısından aynı şeyin 

söylenemeyeceğini belirtir. İşçilerin çoğu, kent nüfusunun emek arzı yetersiz kaldığı 

için, civar köylerden gelmekte, daha ziyade fabrika çevrelerine yapılan bekar odalarında 

kalmaktadırlar.123 Aslanoğlu, 1910’larda dokumada makineleşmenin başlamasına kadar 

sürecin bu şekilde geliştiğini söyler. Bu açıdan Aslanoğlu’na göre Bursa bir sanayi kenti 

değildir. 19. y.y.da Bursa “çevresinde sanayinin yerleştiği bir kent görünümündedir.”124  

 

Burjuva sınıfının temsilcileri bu dönemde gerek mesleki örgütlenmeleri gerekse 

de mekânsal olarak kendilerini, diğer sınıflardan ayırmaya başlamaları ile sınıfsal 

konumlarını görünür kılmışlardır. 6 Haziran 1889’da fabrikatör Osman Fevzi Bey’in 

başkanlığında Ticaret Odası kurulmuş, bu odadan bir yıl sonra kurulan Sanayi Odası ile 

birleşerek Bursa Ticaret ve Sanayi Odası adını almıştır.125  

 

Bursa’da filatür sanayisinin ürettiği hammadde Fransa’da Lyon kentinin 

Marsilya limanına taşınmakta, Avrupa pazarlarına bu limandan dağıtılmaktadır. Bu 

yüzden Bursa’da önemli bir Fransız tüccar ve sanayici nüfusu belirmiş, Fransızlar 

Bursa’da iktisadi hayattan, gündelik yaşama dek önemli izler bırakmışlardır.126 Bursa-

Lyon arası hammadde akışının sağlanması için Mudanya limanını Bursa’ya bağlayacak 

bir karayolu127 ve demiryolu128 inşa edilmiş; Bursa’dan İstanbul’a gidiş-gelişler uzun 

yıllar Mudanya’dan kalkan vapurlarla gerçekleşmiştir. İstanbul’a ulaşan mallar da 

buradan Lyon kentine taşınmıştır. Fakat bir süre sonra maliyetleri önemli bir ölçüde 

                                                
122 Lewis Mumford, Tarih Boyunca Kent: Kökenleri, Geçirdiği Dönüşümler ve Geleceği, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları, Çev. Gürol Koca – Tamer Tosun, 2007, s. 483.  
123 Aslanoğlu, a.e., s. 317. Kaygalak, a.g.e., s.172. 
124 Aslanoğlu, a.e., s. 317..  
125 Aynı yıl odaya kayıtlı Bursa’da 54 ipek fabrikası, Osmanlı bankası, 25 futa, 300 havlu, 8 beledi, 50 
kumaş tezgâhı, 5 kara kalem, 50 un, 7 içki, bir elmas, 251 yağ, 100 demir ve makine imalathanesi-
fabrikası bulunmaktadır. Bu sayılar 19. y.y.ın sonlarında Bursa’nın iktisadi dinamiğini son derece net bir 
biçimde ortaya koyar. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926)., s. 103.  
126 Bursa’da Heykel’in (Atatürk Heykeli’nin bulunduğu bölgenin adı) arkasında halen ayakta kalan bir 
Fransız Lisesi ve Merinos’un karşı köşesinde bir Fransız Mezarlığı bulunmaktadır. Fransız yatırımları, 
nüfusu ve faaliyetleri için Abacı, a.e.  
127 Bu karayolu 1880-1883 yılları arasında yapılmıştır. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa 
(1876-1926), s. 77.  
128 1324 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 202’ye 1892 yılında hizmete girmiştir. Bursa-Mudanya 
arasındaki bu demiryolunun 40 km.lik mesafeyi 2 saatte aldığı söylenmektedir. Bkz. Şükufe Gökçen, 
“Aziz Ahman’ın Anılarında Bursa”, Bursa Araştırmaları, sayı: 27, Kış 2010, s. 70. 



47 
 

azaltacağı için Mudanya-Marsilya arasında tarifeli vapur seferleri yapılmaya 

başlanmıştır. Kaplanoğlu’nun belirttiğine göre XX. yy.ın başında Mudanya ile başkent 

arasında tarifeli vapur seferleri yokken Mudanya-Marsilya arasında tarifeli vapur 

seferleri yapılmaktadır.129 Bu durum elbette, filatür sanayisinin ortaya çıkardığı bir 

sonuçtur.130  

 

Filatür sanayisinin Bursa’ya bir başka katkısı da eğitim alanında olmuş, hem 

pebrine hastalığı ile mücadele, hem de ipekböceği tohumu yetiştirilmesi için, Duyun-ı 

Umumiye İdaresi’nin kararıyla, Fransa’nın Montpellier kentindeki Ziraat Okulu’nda 

eğitim görmüş olan Kevork Torkomyan’a Bursa’da “Harir Darü’t Talimi” (İpekçilik 

Okulu) 1888 yılında kurdurulmuş ve bu okulda daha sonraki yıllarda binlerce öğrenci 

yetişmiştir.131  

 

Filatür sanayisinin gelişimi ile birlikte özellikle tüccar ve diğer işadamlarının 

konaklaması için başta Çekirge ve Setbaşı’nda yapılan lüks oteller inşa edilmiştir.132 20. 

y.y. ile birlikte bu oteller, baloların düzenlendiği, eğlencelerin tertip edildiği, 

buluşmaların yapıldığı mekânlar haline gelmiştir.  

 

Filatür fabrikalarının neden olduğu gelişmeler içinde bankacılık ve sigortacılık 

faaliyetlerini de belirtmek gerekir. Bursa’da, bu alt başlığın incelediği dönem zarfında üç 

bankanın faaliyete geçtiği görülmektedir. Buna rağmen para piyasasının, bankacılık 
                                                
129 Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 81. Aktar, a.g.m., s.133. 1865 
yılında başlayan Mudanya-İstanbul vapur seferlerinin yanında, aynı yıl Gemlik-İstanbul vapur seferleri de 
yapılmaya başlanmıştır. Abacı, a.g.t., s. 124. Gerçi İstanbul – Mudanya arası seferler, Bursa-Marsilya 
hattına göre çok daha eskidir. Yalnız Mudanya-İstanbul hattı belirli bir tarifeye göre çalışmıyor olabilir. 
130 Bursa ile Lyon arasındaki ticaret hacmi, Bursa’nın kentleşme sürecine birçok etkide bulunmaktadır, 
fakat bu etkileşim sürecinin Lyon için de geçerli olduğunu belirtmek gerekmektedir. Nitekim, kentleşme 
ve kolonyalizm üzerine var olan literatür, Avrupa liman kentleri ile önemli ticaret kolonilerinin ilişkisinde, 
kentleşme sürecinden etkilenen tarafın sadece koloniler olmadığını, etkileşimin karşılıklı olduğunu 
belirtmektedirler. Bkz. Elizabeth Wilson, “World Cities”, The City Cultures Reader, s. 42. Nitekim 
Mumford da Avrupa’nın diğer sanayi kentlerinden farklı olarak, Lyon’un liman ticareti sayesinde 
nüfusunun 100.000 civarında seyrettiğini ve başkentler dışında, Avrupa’daki en yüksek nüfus oranlarından 
birine Lyon’un sahip olduğunu söyler. Bkz. Mumford, a.g.e., s. 441. 
131 Yılmaz Akkılıç, “İpekböcekçiliği”, Bursa Ansiklopedisi, Bursa,  BURDEF, 2002, s. 932.  
132 1896 baharında Bursa, İnegöl, Bozüyük, Eskişehir, İzmit’i kapsayan uzun bir seyahate çıkan Fatma 
Fahünnisa Hanım’ın anlatılarından, Bursa’daki otellerin ününün İstanbul’a kadar yayıldığı anlaşılıyor. 
B.k.z. Fatma Fahünnisa Hanım, a.g.e., s. 20. Bununla birlikte Bursa’dan başka Eskişehir’de de otellerde 
konaklayan Fatma Fahünnisa Hanım, hem kentin Bursa’ya göre viranlığından hem de Eskişehir’in 
istasyon yakınında kaldığı otelin rahatsızlığından söz eder ve “Bursa otellerinin düzen ve intizamı nerede? 
Eskişehir’deki otelin hali nerede?” der. A.e., s. 65.  



48 
 

sisteminin gelişimi açısından, gelişen sanayi ile doğru orantılı olmadığı gözükmektedir. 

Çünkü Aktar’ın belirttiğine göre, Avrupalı girişimciler kendi ülkelerinden düşük faizle 

kredi alabilmektedir, Osmanlı girişimcileri ise oldukça yüksek faiz oranları ile sarraf ve 

tefecilerin insafına kalmış durumdadır.133 Bursa’da şubesi açılan ilk banka, 1875 yılında 

Koza Han’da faaliyetlerine başlayan Osmanlı Bankası’dır. Bu bankayı, 14 Mayıs 1889 

yılında açılan Ziraat Bankası izler. Almanların kurduğu Deutche Orient Bank ise 1906 

yılında Bursa’da faaliyete geçmiştir.134 İngiliz Royal Sigorta Şirketi 1869 yılında Koza 

Han’da bir şube açarak emlak ve hayat sigortası kapsamında faaliyetlerine başlamıştır.135  

 

1.4.1.2.  Osmanlı İmparatorluğu’nda İdari Reformlar ve Bursa’nın 

Taşra’da Bir Merkez  Olma Süreci 

 

Kemal Karpat’a göre “merkezileşme dürtüsü, 19. y.y.daki Osmanlı modernleşme 

çabalarının özünü oluşturmuştur. Başlıca amaç saltanata tamamıyla sadık yeni bir ordu 

yaratmak ve bununla hükümetin ayanlar ve ekonomik kaynaklar üzerindeki kontrolünü 

sağlamaktı.”136 İlber Ortaylı ise “18. y.y.dan beri devletler, kaçınılmaz olarak 

merkeziyetçi bir dönüşüm geçirmektedirler. Modern çağda merkeziyetçilik, devletlerin 

büyük ölçüde mali, idari, hukuki alanda standart ve bütüncül bir kontrol sistemi 

kurmalarıyla ortaya çıkan bir niteliktir.”137 değerlendirmesinde bulunur. Ortaylı, 

merkezileşme ile modernleşme arasındaki zaruri ilişkinin, özellikle de devletin 

gelirlerinin çok azaldığı, vergilerin düzenli ve yeterli seviyede toplanamadığı, 

İmparatorluk uluslarının, ittihad-ı Osmanî’yi çatırdatmaya başladığı bir ortam içinde 

gerçekleşmesine dikkat çeker ve bu kaçınılmaz reformların, İmparatorluğun aydın 

mutlakiyetçileri eliyle sürdürüldüğünü söyler.138 Ali Kazancıgil merkezileşme 

çabalarını, Kapitalist Dünya Sistemi’ne eklemlenme ile devletler arası sistemin 

gereksinmelerine uyma çabası ve siyasal merkezin çevre üzerindeki etkisini arttırması 

                                                
133 Aktar, a.g.m., s. 123. 
134 Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s.104.  
135 Abacı, a.g.t., s.153.  
136 Karpat, a.g.e., s. 77.  
137 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, Alkım Yayınevi, 25. b.s., Ocak 2006, s. 
121.  
138 A.e., s. 123.  



49 
 

suretiyle, devamlı azalan gelirlerini arttırmanın bir yolu çerçevesinde tanımlar.139 Stefan 

Yerasimos, Osmanlı İmparatorluğu’nun merkezileşme çabalarını, Batı’nın artan 

ekonomik ve politik nüfuzu ile bağlantılı olarak görür: 

 
“Otorite’nin sağlanması Batı’nın politik ve ekonomik nüfuzunun güçlenmesiyle 

atbaşı gitmekteydi; Batı’nın 1838 tarihli ticaret anlaşmasında somutlaşan ekonomik sızması 
Osmanlı topraklarının merkezi bir yönetimin denetiminde birleştirilmesini gerektirmekteydi. 
Çünkü pazarlıklar, böyle bir merkezi yönetimle yürütülebilir, bu pazarlıkların sonuçları 
ancak böyle bir yönetim aracılığıyla bütün ülkeye dayatılabilir ve önceki dönemin “feodal” 
merkezkaç eğilimlerinin yarattığı iç engellerden kurtulmuş, tek hukuklu bir alan böyle bir 
yönetimle oluşturulabilirdi”140 

 

Osmanlı İmparatorluğu’nun “karmaşık ve incelmiş bir kurumlar şebekesine 

dayanan uzun ömürlü bir merkezi”141 olduğunu söyleyen Şerif Mardin’e göre, 

merkezileşme süreci, merkezin çevre üzerindeki hegemonyasını arttırmasına koşut 

olarak, merkez ve çevre arasında bir çatışmaya da sebep olmuş, merkez ile çevre 

arasındaki toplumsal kopukluk daha da yoğunlaşmıştır.142 Benzer bir bakış açısına Metin 

Heper de sahiptir. Heper’e göre, merkezin çevre üzerindeki tahakkümü uzlaşmaz bir 

biçimde sürmüş, iktidar yalnızca merkezin belirli kanatları arasında el değiştirmiştir.143 

Üstelik merkez ve çevre arasındaki kopukluk, aynı Mardin’in belirttiği gibi, Heper’in 

bakış açısında da, 19. y.y.ın modernleşme süreci içinde daha da kesif bir hal almıştır.144 

 

Yerasimos’a iç dinamiği görmezden geldiği için, Mardin ve Heper’e ise merkez-

çevre dikotomisini bir tür antagonizma olarak ele aldığı için itiraz eden Nizam Önen ve 

Cenk Reyhan’a göre; 

                                                
139 Ali Kazancıgil, “Türkiye’de Modern Devletin Oluşumu ve Kemalizm”, Türkiye’de Politik Değişim 
ve Modernleşme, Edt. Ersin Kalaycıoğlu-Ali Yaşar Sarıbay,  İstanbul, Alfa Yayınları, Ocak 2000, s. 146. 
140 Stefanos Yerasimos, “Tanzimat’ın Kent Reformları Üzerine”, Modernleşme Sürecinde Osmanlı 
Kentleri, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, edt. Paul Dumont – François Georgeon, Çev. Ali Berktay, 
Mart 1996, s. 5.   
141 Şerif Mardin, “Türk Siyasasını Açıklayabilecek Bir Anahtar Merkez Çevre İlişkileri”, Türkiye’de 
Politik Değişim ve Modernleşme, a.g.e., s. 79. 
142 A.e., s. 88-90. 
143 Metin Heper, Türkiye’de Devlet Geleneği, İstanbul, Doğu-Batı Yayınları, Haziran 2006, s. 70 v.d.  
144 Gerçi Metin Heper makalesinde, heterodoks din grupları ve göçebeleri, merkezin en çok şüphe 
duyduğu iki grup olarak belirtmiştir. Belki Heper’in bahsettiği çatışma Bursa gibi merkeze yakın şehirler 
için çok geçerli değildi. Çok kuvvetli tasavvufi ağları olmakla birlikte Bursa, Alevi-Bektaşi geleneğinden 
ziyade, ortodoksiye daha yakın, Nakşibendî, Halvetî, Mevlevî, hatta Eşrefî kolu üzerinden Kadirî etkisinin 
yüksek olduğu bir kentti. Fakat Bursa dışında Heper’in bahsettiği göçebe ve heterodoks unsurların 
ağırlıkta olduğu taşra bölgelerinin bulunduğu gözden kaçırılmamalıdır. Metin Heper, “The Recalcitrance 
of the Turkish Public Bureaucracy to “Bourgeois Politics: A Multi Factor Political Strification Analysis”, 
The Middle East Journal, Vol. 30, No: 4, Autumn 1976, s. 494.  



50 
 

 
“Merkeziyetçilik, merkezi bürokrasinin kendi düşüncülerini tek taraflı olarak 

taşraya dayatması ile gerçekleşmiş bir süreç değil; a- merkez ile taşra arasında, b- merkezin 
değişik katmanlarının kendi içlerinde, c- taşranın değişik katmanlarınn kendi içlerinde ve d- 
bunların merkezdeki katmanlar ile aralarında ortaya çıkan gerilimler, çatışmalar, diyaloglar 
ve uzlaşmalar / mutabakatlar sarmalı içerisinde ilerlemiştir.”145 

 

İlber Ortaylı da, Tanzimat’ın idari reformlarını merkezin tek taraflı tasarrufu 

olarak görmez ve yerel grupları bu reform sürecinden dışlamaz: 

 
“Bazı başarısızlıklara rağmen Tanzimat liderleri, merkeziyetçi bir devlet 

mekanizmasını gerçekleştirmekte hayli yol almışlardı. Gelişme çok ilginç, fakat doğal bir 
çizgi izliyordu. Bu modern merkeziyetçilik güçlendiği ölçüde, Osmanlı toplumunda modern 
anlamda yerel yönetimin çekirdeğinin de oluştuğu, yerel grupların idareye katıldığı 
görülüyor. Ordunun, maliyenin, mülkî idarenin her dalının hükümet kontrolüne alınmak 
istendiği ve eğitimin de buna yönelik olarak düzenlendiği bir ortamda, mahalli halkın 
temsilcilerinin yardımını başvurmak da kaçınılmazdı. Şu halde 1840’lardan beri 
muhassıllık meclislerinde, sonra memeleket meclislerinde, daha sonra vilayet, liva, kaza, 
idare meclisleri’nde yerel temsilcilerin bulunması, sadece merkezi hükümet 
bürokratlarınıntek taraflı tasarrufu veya inayetiyle gerçekleşmiş değildir. Merkezi hükümet 
bu grupları dışlayabilecek durumda değildi, zaten o çağda sadece Osmanlı devletinin 
merkez bürokrasisi değil, Avrupa’nın hiçbir modern devlet örgütü totaliter bir güce sahip 
değildi.”146 

 
 

Yukarıdaki tartışmalardan da görüleceği üzere  merkeziyetçilik deneyimi, hem iç 

hem de dış dinamiğin bir sonucu olarak ama sadece merkezin tek taraflı yaptırımlarıyla 

değil, taşrada belirli güç ilişkilerini göz önüne alarak, uzlaşma ve çatışmayı içeren 

kompleks bir süreci tanımlar. Bu sürecin başarıya ulaşmasının en önemli koşulu da 

İmparatorluğun geniş bir coğrafyaya yayılmış çok uluslu yapısına uygun bir yerel idare 

sistemini geliştirip, pratiğe aktarabilmesidir. Nitekim Roderic Davison da “Tanzimat’ın 

imparatorluğu gerçekten yeni bir yola sokması isteniyorsa, eyaletleri ve alt birimleri 

idare edecek başarılı bir sistem mutlaka bulunmalıydı”147 saptamasını yapar. Fakat 

Tanzimat idaresinin en büyük sıkıntısı, mahalli reformları gerçekleştirmede öncülük 

yapacak, maharetli, eğitilmiş ve yetenekli eleman eksikliği olmuştur.148 Özellikle II. 

Mahmud’un yerel derebeylerinin gücünü ezişinden sonra birçok bölgede refah 

                                                
145 Nizam Önen – Cenk Reyhan, Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin Dönüşümü (1839-
1929), İstanbul, İletişim Yayınları, 2011, s. 45. 
146 İlber Ortaylı, Tanzimatdan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, İstanbul, Hil Yayın, 1985, s. 21.  
147 Roderic H. Davison, Osmanlı İmparatorluğu’nda Reform, 1856 – 1876, İstanbul, Agora Kitaplığı, 
Çev. Osman Akınhay, 2. b.s., Kasım 2005,  s. 142.  
148 İlber Ortaylı, Tanzimattan Sonra Mahalli İdareler (1840 – 1878), Ankara, Türkiye ve Orta Doğu 
Amme İdaresi Enstitüsü Yayınları, 1974, s. 3.  



51 
 

düzeyinde belirgin düşüşler olmuş, hatta Davison’ın tabiriyle insanlar “bölgesinde 

genelde iyi bir yönetici olan, düzeni geçici valilerden daha iyi koruyabilen ve geleceği 

kendi refahlarına bağlı olan derebeyini özlemeye başladılar.”149 Bu yüzden Tanzimat 

reformcuları, Ortaylı’nın tabiriyle “tüm sistemi merkeziyetçi bir modele göre 

yenileyemediklerinden, eyalet idaresinde klasik kurum ve usullerin ıslahı ile  işe 

girişmeyi tercih etmiş olmalılar.”150 Bu yüzden 18. y.y.dan beri, taşra idaresinde önemli 

bir işleve sahip olan Meşveret Meclisleri, “merkezden tayin edilen Muhassılların 

yanında teşkil edilecek Muhassıllık Meclisleri sayesinde adeta ihya edilecektir.”151 1864 

Vilâyet Nizamnâmesi ile taşrada “Eyalet Sistemi” yaşama geçirilinceye kadar, 1841-

1842 düzenlemeleri ile iltizam sistemine belli ölçülerde geri dönüş gerçekleşmiş, 1849 

düzenlemesi ile valilik sadece sembolik bir makam olarak teşkil edilmiş, fakat mahalli 

meclislerin artan merkezkaç eğilimlerine karşı 1852 düzenlemesi ile valiler yeniden 

güçlendirilmiş,1858 düzenlemesi ile merkeziyetçilik çabalarına hız verilmiştir.152 Bu 

dönemde merkez, özellikle görevlendirdiği müfettişler aracılığıyla taşrada iktidarını 

görünür kılmak istemiştir.153 Keza, Ahmed Vefik Paşa’nın Bursa’ya ilk gelişi de 

müfettiş sıfatıyladır.  

 

1864 Vilayet Nizamnamesi ise merkez-taşra ilişkileri açısından önemli bir 

mihenk taşıdır. Yerasimos’a göre “1858 tarihli Arazi Kanunu nasıl büyük arazi 

sahipleriyle bürokrasi arasında ekonomik alanda zıtlıkları yansıtmaktaysa, vilayetlerin 

yeniden düzenlenmesine yönelik kanunlar da bu kutupların siyasal mücadelelerinin bir 

sonucudur.”154 Yalnız, Yerasimos, İmparatorluğun taşra reformlarının çok uzun bir 

zamandır yalnızca iç dinamiğin etkisiyle gerçekleşmediği, Batılı büyük güçlerin de bu 

sürece sonuna kadar, özellikle azınlıklar meselesi dolayısıyla müdahil olduğunu 

söyler.155  

 

                                                
149 Davison, a.g.e., s. 146.  
150 Ortaylı, Tanzimattan Sonra Mahalli İdareler (1840 – 1878), s. 3.  
151 A.e. Muhassıllık Meclisleri için b.k.z. Önen-Reyhan, a.g.e., s. 123-132. 
152 Önen-Reyhan, a.g.e., s.132-144.  
153 A.e., s. 156.  
154 Stefanos Yerasimos, Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye 2: Tanzimattan I. Dünya Savaşı’na, İstabul, 
Belge Yayıncılık, çev. Babür Kuzucu, 7. b.s.,  Temmuz 2001, s. 119. 
155 A.e.  



52 
 

Davison’a göre “1864 vilayet kanunu, eyaletlerdeki durumu düzeltmeyi (merkezi 

denetimle yerel otoriteyi birleştirmeyi, eyalet başkentinde kamu işlerinin yürütülmesini 

çabuklaştırmayı ve meclisin temsil özelliğini geliştirmeyi) amaçlamıştı.”156 Davison 

1864 Vilayet Nizamnamesi’nin amacını şu şekilde açıklar: 
 

“Kanunun amacı, anlaşılan sadece hükümetin taşrada etkinlik kurması değil, aynı 
zamanda temsil ilkesini yaygınlaştırarak azınlıklar lehindeki yerel şikayetler ile yabancıların 
şikayetlerini ortadan kaldırmaktı. Temsil ilkesinin kapsamının gelişmesinin 1864 yılında 
meşrutiyet yönetimi doğrultusunda bir adım olsun diye düşünülüp düşünülmediği ilginç bir 
sorudur. Midhat Paşa, hemen hemen yirmi yıl sonra kaleme alınmış kısa anılarında, Âli ile 
Fuad’ın yeni vilayet sistemini ‘temsilciler meclisine (meclis-i meb’usan) bir başlangıç 
olarak’ düşündüklerini ve ‘bir süreden beri kafalarında biçimlenmekte olduğunu’ öne 
sürer.”157 

 

İlber Ortaylı ise bu düşüncede değildir:  

 
 “Onlar bu gibi kurumlarla bir mahalli demokrasi denemesi yapmak değil; 

Metternich – Schwarzenberg Avusturyası veya II. Aleksandr Rusyasında olduğu gibi, eyalet 
idaresinin ıslahı, gelirlerin artması ve tutarlı bir idarenin yerleşmesini sağlamak istiyorlardı. 
Üstelik bu tür bir örgütlenme ile, merkezî hükümet, taşradaki egemen gruplar üzerinde 
otoriter bir kontrol de kurabilecekti. Bu nedenle Tanzimatçı grubun üyeleri; Reşit, Cevdet, 
Âli ve Fuad Paşalarla, Meşrutiyet kahramanı Midhat Paşa arasındaki farkı görmek gerekir. 
Tanzimatçı devlet adamı için gerekli şey hürriyet değil; kazanç, mal ve hayat güvenliğidir. 
Devlet hayatında aslolan unsur, geniş grupların siyasal katılması değil; devlete sadık olan ve 
çok kazanıp çok vergi veren bir tebadır.”158 

 
1864 Vilayet Nizamnamesi ile eyaletin ismi vilayet olarak değiştirilmiş ve Bab-ı 

Âli’nin taşra üzerindeki denetimini arttırabilmesi için, eyaletlere nazaran sınırları 

daraltılmıştır.159 Vali, vilayetin en üst yöneticisi olarak atanmıştır. Sancaklar, liva 

yapılarak vilayetin alt birimi olarak konumlandırılmış, idaresi için mutasarrıf 

görevlendirilmiş, livalar kazalara ayrılmış ve her kazanın başına mülkî amir olarak 

kaymakam atanmıştır.160 Taşradaki en yüksek bu üç birimin yöneticileri padişah 

tarafından atanırken, kazaların alt birimi olan köylerin ve mahallelerin muhtarları halk 

                                                
156 Davison, a.g.e., s. 149.  
157 A. H. Midhat, Tabsıra-i İbret, s. 23’den aktaran Davison, a.e., s. 157.  
158 Ortaylı, Tanzimattan Sonra Mahalli İdareler (1840 – 1878), s. 4. Gerçi Davison da Midhat Paşa’ya 
katılmayarak, Âli Paşa’nın kesinlikle bu düşüncede olamayacağını savunur ama Fuad Paşa’nın bir ihtimal 
Midhat Paşa ile benzer bir yönelime girmiş olabileceğini söyler. Bkz. Davison, a.e.  
159 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s. 147. Eyalet sistemi içinde iken, Anadolu tek bir 
eyalettir. 1864 yılında vilayet olan Hüdâvendigâr ise bu Anadolu eyaletinin sancağıdır ve Bursa bu 
sancağın merkezidir. 18. y.y. Hüdâvendigâr Sancağı için bkz. Nilüfer Alkan Günay, “18. y.y. Osmanlı – 
Taşra Yönetim Düzeninin Sosyo-Kültürel Yapıya Etkileri (Bursa Örneği)”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 
Danışman: Prof. Dr. Yusuf Oğuzoğlu, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010, s. 63-93.  
160Davison, a.e., s. 153.  



53 
 

tarafından seçilmiştir.161 Nizamname, günümüzde ‘il genel meclisi’ karşılığı olan 

Meclis-i Umumî Vilayet adıyla bir yerel meclis sistemi de getirmiştir.162 

 

Meşveret Meclislerinden Muhassıllık Meclisleri’ne oradan da Meclis-i Umum-i 

Vilayet’e kadar uzanan süreçte, her ne kadar dar bir çevre ile de sınırlı olsa, taşranın 

yerel temsiliyet araçlarında, seçim ve meclis sistemleri hakkında hiç de azımsanmayacak 

bir bilgiye vakıf olduğu söylenebilir. Bu açıdan yukarıdaki atıflarla da vurgulandığı gibi, 

taşra sadece merkez tarafından belirlenen siyasetlerin pasif bir alıcısı değildir. Gerek 

kendi içinde ve merkezle girdiği güç ilişkileri neticesinde iç dinamiğin, gerekse de 

özellikle liman kentleriyle azınlıkların yoğun olarak yaşadığı yerlerde dış dinamiğin 

etkisiyle şekillenen, durağan olmayan bir yapı 19. y.y. boyunca karşımıza çıkar. Nitekim 

İlber Ortaylı’nın belirttiğine göre 19 Mart 1877’de ilk defa toplanan Osmanlı Meclis-i 

Mebusanı’nda taşradan gelen mebuslar, vilayetlerinin sorunlarını, taşrada otuz yılı aşkın 

bir süredir bulunan meclis geleneği sayesinde, müzakere alışkanlığı ve demokratik bir 

cesaretle ortaya koyabilmişlerdir. Hatta “taşradan gelen mebuslar seçim konusu 

tartışılırken; İstanbulluların ilk defa seçim gördüklerini, kendilerinin ise ibtida-yi 

tanzimattan beri seçim usulünü bildiklerini ileri sürüyorlardır.”163 

 

1297 (1880-81) Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, 1864 Vilayet Nizamnamesi 

çerçevesinde İmparatorluk içinde kurulan tüm vilayetleri, sancakları ile birlikte 

listelemiştir.164 Bursa’nın vilayet merkezi olduğu Hüdâvendigâr Vilâyeti, Bursa, 

Ertuğrul, Kütahya, Karahisar ve Karesi sancaklarından oluşmuştur.165 1310 (1892-93) 

Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi’nin belirttiğine göre Bursa’da vilayet teşkilatı 1284 

(1867) tarihinde kurulmuştur.166 Böylelikle taşrada 1871 Nizamnamesi ile de 

desteklenmiş olan, yeni bir idari sistem yürürlüğe konmuş, Ahmed Vefik Paşa, Midhat 
                                                
161 A.e. 
162 Önen-Reyhan, a.g.e., s. 165. Ortaylı, bu meclislerin yılda bir toplandığını ve danışma meclisi 
statüsünde olduğunu belirtir. Bkz. Ortaylı, Tanzimatdan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, s. 68. 
Seçimle gelen bu meclisin üyeliğine seçilebilmek için yılda en az beş yüz kuruş dolaysız vergi ödemiş 
olmak gibi bir yasal zorunluluk bulunmaktadır. Bu durum, cemaat önderleri ve hâkim, defterdar, 
mektupçu, hariciye memuru gibi doğal üyelerin dışında seçimle gelenlerin, taşranın etkin zengin çevreleri 
olduğunu gösterir. Meclisin bu durumu, taşra elitleri ile merkez arasındaki uzlaşının bir ürünü olarak 
görülebilir. Bkz. Davison, a.e., s. 155.   
163 Ortaylı, Tanzimatdan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, s. 25.  
164 1297 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 61-70. Sadece Hüdâvendigâr Vilâyeti gösterilmemiştir. 
165 Önen-Reyhan, a.g.e., s. 634. 
166 1310 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 30.  



54 
 

Paşa, Ahmed Cevdet Paşa gibi devrin en önemli devlet adamları valilik görevleriyle, 

taşra yaşamına damga vurmuşlardır. St. Laurent’e göre, 1864 yılında taşrada önemli bir 

merkez olarak öne çıkan Bursa, Tanzimat reformlarının uygulamaları için başkentle 

birlikte pilot bölge olarak seçilmişlerdir.167 Böylelikle Bursa’nın kentsel yaşamında; 

eğitimden, kurumsal yapılara, sembolik iktidar yapılarından, gündelik hayata dek uzanan 

önemli değişiklikler meydana gelmiş, bu tezin incelediği Bursa’nın aydınlarının gelişimi 

için bu merkezi müdahaleler ile bunların sonuçları oldukça kritik roller üstlenmişlerdir. 

Bu sürece, merkezin taşra politikaları kadar, bu politikaların gerek üreticisi gerekse de 

yöneticisi olarak aydın despotlar damgasını vurmuşlardır. Bu isimlerin başında da 

şüphesiz, Bursa Valiliği ile neredeyse şehrin ikinci kurucusu olarak görülebilecek 

Ahmed Vefik Paşa gelir. Bu yüzden, aydın despotizmi kavramı ile bu kavramın 

karşılığını siyasal kişiliğine en iyi yansıtanlardan biri olan Ahmed Vefik Paşa’nın 

tartışılması, Bursa’da Aydınlanma sürecinin ve kent yaşamın gelişimini anlamak 

açısından elzemdir.  

 

1.4.1.3.  Aydın Despotizmi ve Ahmed Vefik Paşa 

 

 18. y.y. Aydınlanma düşüncesinin Osmanlı İmparatorluğu’na sızmasındaki en 

büyük etkenlerden biri, 1821 yılında Tercüme Odası’nın düzenlenip, Fransızca başta 

olmak üzere Batı dillerinin, ileride devlet ricali içinde yer alacak gençlere öğretilmesidir. 

Bu Odanın kurulmasıyla birlikte geleneksel kalemiye sınıfından farklı tarzda bir 

“mutlakiyetçi aydın” tipi siyasi tarihimizde boy göstermeye başlamıştır.168  

                                                
167 Béatrice Saint. Laurent, Ottomanization and Modernization: The Architectural and Urban 
Development of Bursa and the Genesis of Tradition, 1839 – 1914, (Harward University Doktora Tezi, 
1989), Michigan: Xerox University Microfilms, s. 78’den aktaran Kaygalak, a.g.e., s. 169.  
168 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s. 89. Tanzimat’a giden süreç ve Tanzimat Dönemi, 
Napolyon Savaşları sonrası, muhafazakârların yönetim ve denetiminde, Avrupa’nın restorasyonu sürecine 
tekabül eder. Avrupa’nın Fransız Devrimi ve Napolyon Savaşları neticesinde bozulan düzeni yeniden tesis 
etme ve maruz kaldığı yıkımın yaralarını sarma ihtiyacı doğrultusunda kendi meselelerine yönelmesi, 
Osmanlı İmparatorluğu’na uluslar arası ortamdan faydalanarak, devletin bekası için, modernleşme 
doğrultusunda adımlar atma imkânını kazandırmış olur. Osmanlı İmparatorluğu’nun devlet adamı için bu 
zaruri modernleşmenin düzen bozucu faturasıyla yüzleşmemek en kritik meselelerden birini teşkil 
etmektedir. Bu yüzden özgürlük ve otorite arasında kurulacak hassas denge ile düzeni sağlama, merkezi 
gücü arttırma ve modernleşme sürecinin bir arada gitmesi gerekmektedir. Mevcut Avrupa düzeninde, 
başta Mustafa Reşit Paşa olmak üzere, önemli devlet adamlarının, tüm bu becerileri üzerinde taşıdığını 
düşündükleri ve hayran oldukları kişi, Avusturya Şansölyesi Metternich’tir. Metternich muhafazakâr 
Avrupa’nın en önemli temsilcisi olmakla birlikte, bir önceki muhafazakâr kuşağın önderlerinden, özellikle 
de Maistre’den farklı olarak Kıta Avrupası rasyonalist düşüncesinden ve Aydınlanma mutlakıyetçiliğinden 



55 
 

 

Aydın despotlar, Şerif Mardin’in “kritik söylem kültürü” kavramı çerçevesinde 

ifade ettiği “prensipiel” aydın tutumunun karşısında ikinci bir akımı temsil etmişlerdir.  

Mardin’e göre bu ikinci akıma “ansiklopedizm” adı verilebilir. Bu aydınların amacı, 

“çok fazla “zülf-i yâr”a dokunmadan Osmanlı İmparatorluğu’na “faydalı” saydığı 

gelişmeleri yansıtmaktır.”169 Elbette bu ansiklopedizm ile “öğretmenlik” vasfı arasında 

önemli bir ilişki vardır ve Ahmed Vefik Paşa, bu iki vasfı da üzerinde, oldukça 

“gösterişli” bir biçimde taşımıştır.  

 

Ahmed Vefik Paşa, yukarıda özellikleri belirtilen aydın despotlar gibi 

memuriyete Tercüme Odası’nda başlamış ve burada öğrendiği Fransızcası sayesinde, 

Batı literatürünü okuma imkânı elde etmiştir. Özellikle Aydınlanma Dönemi yazarları ile 

Molière, Ahmed Vefik Paşa’nın düşünce dünyasında önemli bir yer edinmiştir. Nitekim 

bu eserler içinde en sevdiklerinin başında gelen Fénelon’un Télémaque adlı kitabının 

teması, “ideal bir toplumu yöneten iyi niyetli bir egemen” vurgusuyla, Ahmed Vefik 

Paşa’nın bir aydın despot olarak siyasal düşüncesini en iyi şekilde temsil eder.170  

 

 Ahmed Vefik Paşa’nın aydın despotluğu ile kendisine has mizacı bir araya 

geldiğinde, Bursalılar ile karşı karşıya gelmesi de kaçınılmaz olmuştur. Ahmed Vefik 

                                                                                                                                           
kuvvetle etkilenmiştir. (Bkz. Can Ulusoy, “Metternich-Bismarck-Âli Paşa: 19. Yüzyılın Otoriter 
Başbakanları”, Türkiye Günlüğü, sayı: 107, Yaz 2011, s. 51.  Metternich ve Aydınlanma bağlantısı için 
bkz. Henry A. Kissenger, The Conservative Dilemma: Reflections on the Political Thougt of Metternich”, 
The American Political Science Review, C. 48, No: 4, Aralık 1954, s. 1017-1030. Metternich’in 
özgürlük-otorite ve düzen arasında kurduğu Aydınlanmacı ilişki, dönemin bütün Avrupalı otoriter 
başbakanlarını etkilediği söylenebilir. Âli Paşa, Bismarck ve Kont Cavour bu isimlerin başında gelir. 
Mukayese için b.k.z. Otto Von Bismarck, Düşünceler ve Hatıralar II, İstanbul, Maarif Basımevi, Çev. 
Nijad Akipek, 1954, s. 87. Engin Deniz Akarlı, Belgelerle Tanzimat: Osmanlı Sadrazamlarından Âli 
ve Fuad Paşaların Siyasî Vasiyyetnameleri, İstanbul, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, 1978, s. 38-39.). 
Böylelikle köklerini II. Friedrich Prusya’sında bulmanın mümkün olduğu “aydın despotizmi”, Metternich 
üzerinden, özellikle Tanzimat Dönemi’nin genç bürokratlarına sızmıştır. Tanzimat’la başlayan otoriter 
Aydınlanma pratiği, toplumun yukarıdan aşağıya bir toplumsal mühendislikle modernize edilmesi 
geleneğini başlatmıştır. Bu geleneğin ortaya çıkardığı aydın tipinin özelliklerinin başında “aydınlatıcı” 
olması gelir. Batı’dan aldığı bilgileri, bir ayna gibi topluma yansıtma noktasında kendisine bir misyon 
biçer. Oysaki batılı manada entelektüel her şeyden önce aydınlanan bir insandır ve bu yüzden sürekli 
öğrencidir. Osmanlı aydını ise “müfredat programı ve içeriği Batı’dan aktarılan sürekli bir öğretmen” 
olmuştur. (Bkz. Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Aydını”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye 
Ansiklopedisi, C.I.,  Ed. Murat Belge, İletişim Yayınları, 1985, s. 56.) 
169 Şerif Mardin, “Tanzimat ve Aydınlar”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, a.g.e., s. 
48.  
170 Saint-Laurent, a.g.m., s. 82.  



56 
 

Paşa ile halkın çatışmasının en başta gelen nedenlerinden biri, aydın despotların, halkın 

hurafelerini, modernleşme projeleri açısından engel görmeleridir. Bu yüzden de 

Tanzimat aydınları, 19. y.y.ın dünya siyasetinde ayakta kalmak için zaruri gördükleri 

modernleşme projesi açısından, “yeni” olana yönelik avam tepkiyi bastırmak için sınırlı 

bir mücadeleye girişmişlerdir.171  

 

Ahmed Vefik Paşa’nın Bursa’daki ilk görevi, Mart 1863’ten Eylül 1864’e değin 

sürdürdüğü Anadolu Sağ Kol Ciheti Müfettişliği çerçevesindedir.172 Görev tanımı ise, 

1855 yılında yaşanan ve “Küçük Kıyamet”173 olarak da adlandırılan büyük Bursa 

depreminin yaralarını sararak174, kenti yeni baştan inşa etme faaliyetlerini başlatmasıdır. 

Ahmed Vefik Paşa’nın, depremin yaralarını sarmak için Bursa’ya gönderilmesi oldukça 

bilinçli bir tercihtir. Hem kent projeleri hakkında İmparatorluk içindeki en yetkin 

kişilerden biri olması, hem de Saint Laurent’ın ifadesiyle “reformcular arasında 

modernlik ve ‘gelenek’ sentezini onun kadar iyi kuracak kimse”nin olmaması, 

İmparatorluk için son derece önemli bir prestij sorunu olan Bursa’nın yeniden imarı için 

Ahmed Vefik Paşa’yı rakipsiz kılmıştır.175  Ahmed Vefik Paşa Bursa’ya gelmeden önce, 

                                                
171 Şerif Mardin, Ahmed Vefik Paşa’nın Bursa Valiliği döneminden verdiği bir örnekle bu durumun çok 
özlü bir biçimde izahına imkân verir: “Vefik Paşa, Bursa vilayeti valisi bulunduğu bir sırada, vilayet 
merkezi olan Bursa, dini geleneklerin derinden tesiri altındaydı; bundan yılmayan Vefik Paşa, Molière’den 
yaptığı çeviriyi sahnelemek için şehirde bir tiyatro kurdu ve memurlarından sezon biletlerini satın 
almalarını istedi. Mahallî Nakîbü’l Eşrâf Asım Bey, valinin, İslami bir memuriyet olan yüksek bir statüde 
bulunmasından dolayı ciddiyetten uzak böyle bir gösteriye katılamayacağını iddia etti. Bunun üzerine 
Vefik Paşa, Asım Bey’in ahırlarının etrafını belediyeye duvarla çevirtti. Başka bir münasebetle, bir teftiş 
gezisi sırasında, bir tekke kulübesinin haydutlar tarafından sığınak olarak kullanıldığını öğrenince, yapıyı 
derhal yıktırmıştı. O, Bursa’yı canlandırması sırasında planlarını uygulayabilmek için “yürüyen evliya” 
olarak bilinen bir velinin türbesini yıkmak zorunda olduğunu görmüş, türbenin yanına gitmiş ve üç kere 
“yâ velî kalk git!” diye seslenmiş ve daha sonra “şimdiye kadar uzaklaşmış olmalı” diyerek, bu kutsal 
sayılan yeri yıktırmıştı”. Bkz. Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, Der: 
Mümtaz’er Türköne – Tuncay Önder, 15. baskı, 2010, s. 46.  
Ahmed Vefik Paşa, Bursa’ya her iki gelişinde de (1863-1864, 1879-1882) halkın şikâyetleri üzerine 
İstanbul’a geri çağrılmıştır. Ancak bu geri çağırmaları bir cezalandırma olarak düşünmemek gerekir. 
Çünkü ikinci çağrılışında sadrazam olarak görevlendirilmiştir. Bkz. Aslanoğlu, a.g.m., s. 317. Saint-
Laurent, a.e., s. 94. 
172 A.e., s. 83.  
173 Kazım Baykal, Tarihte Bursa Yangınları, Bursa, 1948, s. 28.  
174 2 Mart 1855 ve 12 Nisan 1855 tarihlerinde iki kere sallanan Bursa’da depremin sonuçları çok yıkıcı 
olmuştur. Bursa’yı neredeyse harabe haline getiren bu deprem neticesinde, can ve mal kayıpları 
azımsanmayacak oranlardadır. Depremin tam bir bilançosu için b.k.z. Besim Özcan, “Bursa Depremleri”, 
http://e-dergi.atauni.edu.tr/index.php/GSED/article/viewFile/2349/2356., s. 73-108.  
175 Ahmed Vefik Paşa, 1860 yılındaki Paris sefirliği sırasında Vali Baron Haussmann’ın kentte 
gerçekleştirdiği büyük değişimleri bizatihi gözleme imkânı bulmuştur. İstanbul’a dönüşünde evkaf nazırı 
olarak görevlendirilen Ahmed Vefik Paşa, Osmanlı İmparatorluğu’nun İstanbul’daki en önemli simgesi 

http://e-dergi.atauni.edu.tr/index.php/GSED/article/viewFile/2349/2356


57 
 

yapacağı faaliyetler hakkında kendisine yardımcı olması amacıyla kent 

kadastrolanmıştır.176 Standford Shaw’a göre kadastro sistemi Türkiye’de ilk kez 1858 

yılında Bursa sancağında uygulanmıştır.177 

 

Ahmed Vefik Paşa Bursa’ya ikinci defa, vali sıfatıyla 4 Şubat 1879’da gelmiş ve 

Eylül 1882 yılına kadar bu görevini sürdürmüştür. Gerek müfettiş olarak gerekse de vali 

olarak bulunduğu yıllar zarfında Bursa’yı yeniden inşa eden Ahmed Vefik Paşa 

döneminin imar faaliyetleri Aslanoğlu’na göre dört başlık altında toplanabilir: Şehir içi 

ve şehir dışı yeni yolların açılması; tarihsel anıtların restorasyonu; yeni mahallelerin 

oluşturulması; yeni yapı ve kurumların inşası.178 

 

Ahmed Vefik Paşa’nın öncülük ettiği yeniden inşa faaliyetleri neticesinde 

Bursa’nın deprem yaralarını önemli ölçüde sardığı ve kente modern bir görünüm 

kazandırdığı söylenebilir. Bursa’ya seyahat amacıyla gelen ünlü mutasavvıflardan 

Hüseyin Vassaf 20 Mayıs 1901 tarihinde şu şekilde bir not düşmüştür: 

 
“Sokaklar intizam ve mükemmeliyetçe İstanbul sokaklarının ekserinden arîz ve 

müferrahtır. Ahmed Vefik Paşa merhumun ahâliyi mecbûr-ı şükrân eyleyen âsâr-ı celîlesi 
cümlesindendir. Hâne ve dükkânların birbirine mühâzi bulunması caddeye ayrıca bir 
meziyet vermektedir.”179 

 

Özellikle Ahmed Vefik Paşa’nın tiyatro olan ilişkisinde, “kenti bir sahne” olarak 

kavrayan ve kentsel mekânı bir nevi sahne dekoru biçimlendirir gibi tasarlayan barok 

anlayışının temsilcileriyle olan benzerliği dikkat çekicidir. Mumford, “yeni barok mekân 

perspektifi kendini ilk kez kentte değil, tiyatroda (Serlio) bir cadde sahnesi dekorunda 
                                                                                                                                           
olan Süleymaniye Camii’nin 1861 yılındaki restorasyon çalışmalarını yürütmüştür.  Bkz. Saint-Laurent,  
a.g.m., s. 84-86.  
176 Bu kadastro Suphi Bey Haritası olarak bilinmektedir ve 1862 yılında yayımlanmıştır. Dostoğlu, a.g.m., 
s. 16. 
177 Standford Shaw, “The Nineteen Century Ottoman Tax Reforms and Revenue System”, International 
Journal of Middle East Studies, 1975, no: 6, s. 427’den aktaran Kaygalak, a.g.e., s. 171.  
178 Aslanoğlu, a.g.m., s. 317. Aslanoğlu’nun bu tasnif için Leyla Erder’in daha önce adı zikredilen “The 
Making of Industrial Bursa” başlıklı doktora tezinden faydalandığı anlaşılmaktadır.  
179 Hüseyin Vassaf, a.g.e., s. 15. 1906 yılında Bursa’ya gelmiş olan Regis Delbeuf’un seyahatnamesinde 
de “Bursa mamur bir şehir” olarak resmedilmektedir. Bkz. “Regis Delbeuf’un Bursa Seyahatnamesi (III), 
Bursa Araştırmaları, Çev. Jean Louis Mattei, Sayı:19, Kış 2008, s. 22. 19. y.y. sonlarındaki imar 
faaliyetleri ve Bursa’nın 20. y.y.daki görünümü hakkında olumlu tasvirlerde bulunan birçok 
seyahatnamenin bilgisini Heath W. Lowry Seyyahların Gözüyle Bursa 1326-1923 adlı eserinde 
vermektedir. Bkz. Heath W. Lowry, Seyyahların Gözüyle Bursa 1326-1923, İstanbul, Eren Yayıncılık, 
Çev. Serdar Alper, 2004, s. 149-154. 



58 
 

gösterdi; Servandoni, Inigo Jones ve Bernini gibi yeni kent planlamacılarının aynı 

zamanda sahne tasarımcısı olması hiç de tesadüf değildir. Yeni kentin kendisi de aslında 

biçimsel sahne tasarımından yapılan bir deneme, mutlak iktidar için hazırlanan bir 

dekordu.”der.180  

 

Ahmed Vefik Paşa’nın Bursa’daki tek fonksiyonunun imar faaliyetleri olduğunu 

söylemek son derece yetersiz olur. Elbette giriştiği imar faaliyetleri ile de bağlı olarak, 

okullaşmadan, matbuat hayatından, adab-ı muaşeret öğretmenliğine kadar Bursalıların 

toplumsallaşma süreçlerine ve gündelik yaşamlarına birçok veçhe ile müdahil olduğunu, 

bunu yaparken bir aydın despot olarak Osmanlı İmparatorluğu’nun Aydınlanma 

sürecinin Bursa’daki yansımalarında önemli bir aktör olarak rol aldığını ve sonraki 

dönemde Bursalı aydınların yetiştiği kültürel ortamı sağlayan isimlerin başında Ahmed 

Vefik Paşa’nın geldiğini belirtmek gerekir. 

 

1.4.1.4.  Tanzimat Dönemi Bursa’sı ve Gündelik Hayat Uygulamaları 

 

Devletin, taşra kentlerinde inşa etmeye başladığı yeni kamu binaları, yeniden 

biçimlendirilen merkez-taşra ilişkilerinin en görünür yüzünü temsil eder. Merkez artık 

taşrada, daha fazla etkin olacağının işaretini verirken, kentin en hâkim noktalarında inşa 

ettirdiği kamu binaları ile de hegemonyasını yeniden tesis etmeye çalıştığını 

göstermektedir. Bu hegemonya tesisi, Tanzimat ile birlikte tebaanın ‘yurttaş’ olma 

sürecine ilişkin mekân zihinsel politikaları da beraberinde getirir. Nora’nın hafıza-devlet 

ve ulus-hafıza adını verdiği boyutların, bu dönemde Bursa’da görünür hale geldiğini 

belirtmek gerekir. Anıtsal büyüklükteki devlet binaları, tiyatrolar, müzeler, haritalar 

hatta gazeteler II. Meşrutiyet’e kadar Bursa’da inşa edilen hafıza mekânlarıdır.181 

 
                                                
180 Mumford, a.g.e., s. 465. Ahmed Vefik Paşa’nın mimari uygulamalarında kendisini açık eden neo-
Osmanlı üslubunda kuvvetli barok izleri görmek mümkündür. Bkz. Eser Çalıkuşu, Bursa’nın Dini 
Mimarisinde Türk Barok Bezemeleri, Bursa, Bursa İl Özel İdaresi Yayınları, 2010.  
181 Nora, a.g.e., s. 153-155. Pierre Nora, “dört tür ulusal hafıza”nın varlığından söz eder. İlki “öz olarak 
kralcı hafıza, çünkü salt üstünlüğü temin edilecek ve kutsallığı benimsenecek kralın kişiliğine bağımlıdır. 
… İkinci tür, bizzat kendi tasavvur imgesine bütünüyle kendini kaptırmış anıtsal ve görsel hafıza-devlet’in 
saf ifadesidir. Versailles bunun en çarpıcı örneğidir. …Üçüncü tür, ulus hafıza …bütün boyutlarıyla, 
hukuksal, tarihsel, ekonomik ve coğrafi boyutlarıyla genleşen ulusal hafıza. Dördüncü tür hafıza, La 
Réspublique’e özgü yerlerin aydınlattığı bir hafızadır: Ulus-hafıza’nın etkin yansıması, toplumsal ve 
militan kökleşmesi olan yurttaş-hafıza.” 



59 
 

Ahmed Vefik Paşa’nın Bursa’daki birinci görev dönemi zarfında gerçekleştirdiği 

ilk projesinin, 1863’de yeni bir Hükümet Konağı olması anlamlıdır.   Daha sonra da 

Saray Caddesi’nin adını “Hükümet Caddesi” olarak değiştirmiştir.182 Tanzimat’la 

birlikte otoritenin Saray’dan ziyade Bab-ı Âli’nin eline geçtiği göz önüne alınırsa, bu 

isim değişikliğinin, hükümet eliyle taşrada merkezi gücü arttırmaya yönelik çalışmaların 

bir parçası olduğu söylenebilir.  

 

Şubat 1879 – Ekim 1882 yılları arasında Bursa Valisi olarak görev yaptığı dönem 

ise projelerini birbiri ardına gerçekleştirdiği ve kente yeni bir görünüm kazandırdığı 

dönemdir. Bu süre zarfında inşasını sağladığı en önemli yapılardan biri, 1879 yılında 

yapılan “Belediye Binası”dır.  Ortaylı’ya göre, 19. y.y.da yoğunlaşan ticari ilişkilere 

bağlı olarak, daha organize bir ulaşım ve hizmetler ağı kurmak için oluşturulan belediye 

örgütlenmesi183 Bursa’da ilk olarak 1867 yılında oluşturulmasına karşın, belediye binası 

ancak 1879 yılında inşa edilerek faaliyete geçebilmiştir.184  

 

Saint-Laurent’e göre belediye binası, Ahmed Vefik Paşa’nın gelişimine katkı 

koyduğu “neo Osmanlı” mimarisinin ilk örneğidir.185 Abacı, 

 
“Ahmed Vefik Paşa’nın inşa ettirdiği belediye binasının, yer seçimi geleneksel ile 

modernin,  dünyevilik ile uhreviliğin bir arada bulunması açısından önemli mesajlar 
vermektedir. Bina Ulu Cami, hanlar bölgesi ve Orhan Cami’nin hemen yakınına inşa 
edilmişti. Kentin geleneksel dini ve ticari merkezi olan bu bölge, artık aynı zamanda 
yönetsel işlevleri de yüklenen yeni bir konuma gelmiştir. Osmanlı modernleşme süreci 
açısından simgesel bir anlam taşımakla birlikte, insanların alış veriş ve ibadet için kentin bu 
alanına sık sık gelmeleri yüzünden belediyenin kentin bu bölgesinde yapılması işlevsel bir 
özellik taşımaktadır.”186   

 

Dini mekânların ve çarşıların bulunduğu en kalabalık yere belediye binasını 

yapmak, şüphesiz Tanzimat’la birlikte yoğunlaşan merkezileşme sürecinde, devletin 

kendisini görünür kılmasıyla da son derece alakalıdır. Nitekim Laurent, Ahmed Vefik 

Paşa döneminde inşa edilen mekânların yer seçimlerinin, konum olarak yeni olmadığını, 

                                                
182 Saint-Laurent, a.g.m., s. 88 ve 91. 
183 Ortaylı, Tanzimattan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, s. 111. 
184 Abacı, a.g.t., s. 86.  
185 Saint-Laurent, a.g.m., s. 97.  
186 Abacı, a.g.t., s. 86-87.  



60 
 

fakat yeni olanın “dini anıtların yerini iktidarın göstergeleri olarak sivil ve laik binaların 

alması”nın yeni ve önemli bir gelişme olduğunu kaydeder.187  

 

Ahmed Vefik Paşa döneminde Bursa’daki en önemli yeniliklerden biri tiyatro 

olmuştur. Tanzimat’ın I. Kuşağı’ndan itibaren oldukça ilgi gören bir sanat türü olan 

tiyatro188, II. Abdülhamid yıllarında son derece tedirginlikle karşılanmış ve büyük 

darbeler yemiştir.189 Bir tiyatro tutkunu olan Ahmed Vefik Paşa sayesinde ise, tam da 

İstanbul’da tiyatroların büyük sıkıntılar yaşadığı bir dönemde Bursa’da tiyatro altın 

yıllarını yaşamıştır.190 

 

1879 yılında Hükümet Konağı’nın karşısına inşa edilen tiyatro binası, sütunları 

ile antik Yunan yapılarını çağrıştırmakta191, içi ile de Fransız taşra tiyatrolarına 

benzemektedir.192 Tiyatroda ilk sergilene oyun Molière’den uyarlanan Merakî adlı 

oyundur. Tiyatronun çalıştığı üç yıl boyunca Molière’den 34 oyun ile başka Avrupa ve 

Türk oyunları oynanmıştır.193  

 

Ahmed Vefik Paşa tiyatroyu Bursalılar için başlı başına bir eğitim merkezi haline 

getirmiş, eğitsel programlar, broşürler hazırlatmış194, özellikle adab-ı muaşeret kuralları 

konusunda oldukça dikkatli bir öğretmen rolü oynamıştır: “Kendisi el çırpsa seyirciler 

de el çırpar, yanlış bir şey yapılırsa kızarmış”195.  Tiyatro izleme kurallarına ve adaba 

aykırı davranışlarda bulunanlara karşı kolluk kuvvetleri devreye girer ve uygunsuz 

davrananlar dışarıya atılarak cezalandırılmıştır.196 Böylelikle, tiyatro; bu dönemde 

çıkmaya başlayan gazeteler ve açılan yeni eğitim kurumları gibi kentli yurttaşın 

                                                
187 Saint-Laurent, a.g.m., s. 97.  
188 Dönemin Osmanlı tiyatrosu için b.k.z. Metin And, Osmanlı Tiyatrosu, Ankara, Dost Kitabevi, 2. b,s., 
1999. Metin And, “Tanzimat ve Meşrutiyet Tiyatrosu”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, C. VI., İstanbul, İletişim Yayınları, 1985, s. 1608-1628.  
189 Metin And, Tanzimat ve İstibdad Döneminde Türk Tiyatrosu, Ankara, İş Bankası Kültür Yayınları, 
1972. Erdem Ünal Demirci, Türkiye’de Tiyatronun Siyasal Rolü (1850-1950), İstanbul, Federe 
Yayınları, Ağustos 2010, s. 61.  
190 Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s.113.  
191 Tiyatronun bir resmi için b.k.z. Saint-Laurent, a.g.m., s. 89. 
192 Abacı, a.g.t., s. 110.  
193 Saint-Laurent, a.g.m., s.94.  
194 A.e. 
195 Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s.114.  
196 And, a.g.m., s. 1611.  



61 
 

inşasında kritik bir rol üstlenmiştir.197 Ahmed Vefik Paşa kent seçkinlerinin oyunları 

takip etmesini zorunlu kılmış ve önemli projelerinden biri olan Gurebâ Hastanesi’ne198 

kaynak için biletler parayla satılmıştır.199 Ayrıca Ahmed Vefik Paşa tarafından kurulan 

“Tiyatro Muhipleri Encümeni”, 1908 öncesi Bursa’daki tek yasal “dernek” olarak 

nitelenmektedir.200  

 

Merkez ile taşra arasındaki bağlantının kuvvetlendirilmesi ve bilgi akışının daha 

hızlı bir biçimde sağlanıp, merkezin taşraya müdahalelerini daha doğrudan 

gerçekleştirmesi için önemli bir zemin hazırlayan telgrafın Bursa’ya gelmesi 1870 

yılında olmuştur.201 Ahmed Vefik Paşa döneminde, 1879 yılında Bursa’da posta ve 

telgraf idaresi binası, belediye binasının da mimarı olan Kütahyalı Şehbender’e inşa 

ettirilerek hizmete girmiştir.202 

 

 Tanzimat Dönemi’nin Bursa’nın kültür hayatında getirdiği önemli bir yenilik de 

matbaa, gazete ve dergilerdir. Akkılıç’ın belirttiği üzere Bursa (1868), Erzurum’dan 

                                                
197 Vivien Lowndes, Rousseau’nun Toplum Sözleşmesi kitabına atıf yaparak “evler bir şehir yapar, 
yurttaşlar ise bir kent” sözünü hatırlatarak, kentin ve kent politikalarının, yurttaşlık süreçlerinin 
incelenmesinde anahtar bir rol oynadığını söyler. B.k.z. “Lowndes, “Citizenship and Urban Politics”, 
Theories of Urban Politics, edt. David Judge-Gerry Stoker-Harold Wolman, London, Sage Publications 
1998,  s. 160-161. Çünkü rasyonel bir üretim olan kent ile rasyonel bir özne olarak kurulan yurttaşın bir 
aradalığı tesadüf değildir. Batı uygarlığının temelinde bu iki rasyonalitenin buluşması kritik bir rol oynar. 
Eğitim başta olmak üzere diğer tüm faktörler de bu sürece eklemlenir. A.e., s. 163 v.d. Adab-ı muaşeret 
kurallarının halka öğretilme çabası, bir yönüyle aydın despotların “medenileştirme” siyasasının bir 
ürünüdür. Diğer yanıyla da gün geçtikçe büyüyen ve toplumsal olarak daha karmaşık bir hal alan kentte, 
yüz yüze ilişkilerin gerilemesi, kentin yeni sınıfların ve grupların mücadele alanı haline gelmesi 
neticesinde insanların bir arada yaşamalarını sağlayacak davranış kurallarının öğretilmesi kritik bir önem 
arz etmeye başlamıştır. Bkz. Lois Wirth, “Bir Yaşam Biçimi Olarak Kentlileşme”, 20 Yüzyıl Kenti, 
İstanbul, İmge Yayınevi, der. ve Çev. Bülent Duru – Ayten Alkan, Mayıs 2002, s. 81. David Harvey, 
“Sınıfsal Yapı ve Mekansal Farklılaşma Kuramı”, 20 Yüzyıl Kenti, a.g.e., s. 161.  
198 1879 yılında Ahmed Vefik Paşa tarafından Bursa’da yaptırılan ve gelirleri hastaneyi desteklemek 
amacıyla kurulan bir vakıftan sağlanan bir devlet hastanesidir. B.k.z. Kazım Baykal, Bursa ve Anıtları, 
Bursa, Bursa Halkevi Yayınları, 1950,  s. 71. 
199 Saint-Laurent, a.g.m., s. 94.  
200 Raif Kaplanoğlu – Turgay Akkuş, “Meşrutiyetten sonra Bursa’da Sivil Örgütlenme”, Bursa 
Araştırmaları, Sayı 8, Kış 2005, s. 10. Dr. Akkuş ve Kaplanoğlu bu encümeni dernek olarak 
nitelendirmiştir. Fakat 1876 Kanun-ı Esasî’de yapılan ve dernek kurmaya imkân veren yasal düzenleme 
1908 yılında gerçekleşmiş, 1909 Cemiyetler Kanunu ile yasal düzenleme tamamlanmıştır. 
201 Bursa sancağındaki telgraf işlerinin ve memurlarının ayrıntılı bir dökümü için b.k.z. 1287 
Hüdâvendigâr Vilâyet Salnâmesi, s. 130.  
202 Saint-Laurent, a.g.m., s. 94. Tiyatro binasının yanında bulunan postanenin fotoğrafı için b.k.z. A.e., s. 
95.  



62 
 

sonra resmi matbaa kurulan ilk Anadolu kentidir.203  Matbaanın faaliyete geçmesinin 

ardından 8 Şubat 1869 tarihinde, valiliğe ait bir gazete olan Hüdâvendigâr Çaylak 

Tevfik Bey yönetiminde yayın hayatına başlamıştır. Daha sonra matbaanın ve gazetenin 

yöneticiliğini uzun yıllar Feraizcizâde Mehmed Şakir Bey yapmıştır.204 Bu gazete, 

Cumhuriyet döneminde de yayımını Resimli Bursa ve Bursa adlarıyla sürdürmüş, 

1953’de kapanmıştır.205 1908 yılına kadar Bursa’da yayımlanan, aynı zamanda ilk özel 

gazete olan Bursa Murad Emirî tarafından çıkarılmış ve 1917 yılına kadar 

yayımlanmıştır.206 

 

 Bursa’da 1908 yılına kadar Nilüfer, Gündoğdu, Fevâid adlı üç edebiyat dergisi 

çıkarılmıştır.207 1883’de kendi matbaasını kuran (Bursa’daki ilk özle matbaa) 

Feraizcizâde Mehmed Şakir, 9 Aralık 1886 tarihinde Bursa’da yayımlanan ilk edebiyat 

dergisi olan Nilüfer’i Yenişehirli Fenârî Kemaleddin Mahmud ile birlikte çıkarmaya 

başlamıştır. Melih Elal, Nilüfer’de Recep Vahyi’nin yayımladığı yeni tarzdaki şiirlerle 

Tevfik Fikret’in beslediğini, yeni edebiyatın savunusunu yaparak da Servet-i Fünun ve 

Edebiyatı-ı Cedide’nin habercisi olduğunu söyler.208 Kaplanoğlu da Nilüfer’in 

1890’larda en çok ilgi gören yayın organı olduğunu, İmparatorluğun dört bir yanında 

yüzlerce abonesi olduğunu rakamlarıyla birlikte verir.209 Gündoğdu dergisi de 

Feraizcizâde tarafından çıkarılır, daha ziyade dil ağırlıklı yazılara yer veren dergi yalnız 

üç sayı yayımlanabilir. Murad Emirî Bey tarafından yayımlanan Fevâid 17 Kasım 1887 

                                                
203 Yılmaz Akkılıç, “Bursa Basın Tarihi Üzerine Bir Deneme (dönemler, eğilimler, sınırlamalar, gazeteler 
ve gazeteciler)”, Bursa Defteri, Sayı: 26, Haziran-Ağustos 2006, s. 36. Erzurum’da matbaa 1866 yılında 
açılmıştır.  
204 Raif Kaplanoğlu, “Bursa Basınında Tiraj”, Bursa Defteri, Sayı: 26, Haziran-Ağustos 2006, s. 51.  
205 Akkılıç., Bursa Basın Tarihi Üzerine Bir Deneme (dönemler, eğilimler, sınırlamalar, gazeteler ve 
gazeteciler)”, a.g.m., s. 36. 
206 Kaplanoğlu, “Bursa Basınında Tiraj”,  s. 51. Bu dönemde yayımlanan gazetelerin tirajlarının çok düşük 
olduğu ve gazete yöneticilerinin tirajları arttırmak için çeşitli yöntemlere başvurdukları belirtilmektedir. 
Hüdâvendigâr gazetesi ancak 80 ile 100 arası bir satış rakamına ulaşabilmektedir. Gazetenin okur sayısını 
yükseltmek için yazılarında sürekli bu konulara değinen Çaylak Tevfik Bey, Ermeni cemaatinin 100 abone 
sağlaması ile gazetenin 82. sayısından itibaren her sayfanın bir yüzünü Ermenice olarak basmaya 
başlamıştır. Gazetenin İbranice çevirmeni olan Haim Şalem’in de 20 Yahudi öğrenciyi abone yapması, 
önemli bir haber olarak verilmektedir. Bkz. Hüdâvendigâr 9 Nisan 1869, Hüdâvendigâr sayı 13’den 
aktaran A.e., s. 53. Murad Emirî Bey de Bursa gazetesinin ancak birkaç yüz abonesi olduğundan 
yakınmakta ve sitemde bulunmaktadır. Bursa 10 Ocak 1891’den aktaran  A.e., s.60 
207 Melih Elal, “Dünden Bugüne Bursa’da Yayımlanan Edebiyat Dergileri”, Bursa Defteri, Sayı: 26, 
Haziran-Ağustos 2006, s.82.  
208 A.e. 
209 Gerçekten de Kavala’dan Kudüs’e kadar İmparatorluğun tüm bölgelerine abone ağıyla yayıldığı 
görülebilir. B.k.z. Kaplanoğlu, “Bursa Basınında Tiraj”, a.g.m.,s. 53. 



63 
 

tarihinden itibaren, 15 günde bir yayımlanmaya başlanmış, bir süre dergi yayımına ara 

verdikten sonra, 1892 yılında yayım hayatına geri dönmüş ve bu dönem içinde Cenap 

Şahabettin, Mehmed Rifat, Recep Vahyi, Tevfik Fikret gibi önemli isimlerin şiirlerine 

yer vermiştir.210 

 

 Bursa’da basın-yayın hayatı II. Meşrutiyet yılları ile birlikte oldukça renklenmiş 

ve çeşitlenmiştir. Valiliğin eliyle başlatılan matbuat faaliyetlerinin neticesinde, her ne 

kadar etkin bir gazetenin varlığından söz edilemese de Nilüfer gibi önemli bir edebiyat-

düşünce dergisinin varlığı, II. Meşrutiyet ile birlikte Bursa’da hareketlenecek olan 

edebiyat-sanat ve düşünce hayatına bir hazırlık süreci sağlamıştır. Böylelikle 1930-1950 

arasında incelenecek olan ve özellikle matbuat faaliyetlerine dikkati çekecek olan Taşra 

Aydınlanması’nın zemini, diğer birçok etken de olduğu gibi, basın-yayın hayatı 

bağlamında da Tanzimat dönemi ve II. Abdülhamid’in saltanat yılları ile birlikte 

oluşturulmaya başlanmıştır.  

 

 Tanzimat’ın taşra hayatını da kuvvetli bir şekilde etkileyecek olan en önemli 

girişimlerinden biri de eğitim alanında yaşanmıştır. Sultan II. Abdülhamid dönemi ile 

Bursa örneğinde de görüleceği üzere, okullaşma faaliyeti, gerek Müslim gerekse de 

gayrimüslimler açısından gittikçe yükselmiş, dini eğitim veren kurumların yanı sıra, 

taşrada da rüşdiye, iptidai ve sultaniler açılmaya başlanmıştır. 19. y.y.ın son çeyreğine 

yaklaşılırken, eğitim-öğretim alanında “Batılı” tarzda eğitim veren okulların açılması, 

devletin eğitim sorununa, önceki yüzyıllardan çok daha farklı bir ideolojik gözle 

bakması, Osmanlılık ideali, modernleşme sorunsalı gibi birçok etken, 1869 yılında 

okullar hiyerarşisini düzenleyen ve “Batılı” temelde bir müfredat programını öngören 

Maarif-i Umûmiye Nizamnâmesi’nin hazırlanmasını sağlamıştır. Yalnız bu “Batılı” 

müfredatın ilk mektepler seviyesinden ziyade, liselerde devlet tarafından temel alındığı, 

Galatasaray Lisesi örneği üzerinden Davison tarafından belirtilmektedir.211 

 

 Tanzimat dönemi ile birlikte bakanlık olarak örgütlenen ve programlanan eğitim, 

merkezin taşraya nüfuz etme araçlarından biri olarak tecessüm eder. Laik okullar hem 
                                                
210 Elal, a.g.m., s. 82-83.  
211 Roderic Davison, “Westernized Education in Ottoman Turkey”, The Middle East Journal, Vol. 15, 
No: 3 Summer 1961, s. 297-298. 



64 
 

Aydınlanmanın merkezleri hem de Galatasaray Lisesi örneğinde görüleceği üzere, 

Müslim ve gayrimüslim tebaanın Osmanlılık ruhuyla toplumsallaştırılacağı, müfredat ve 

kitaplar aracılığıyla devletin elindeki bu ideolojik aygıtı, endoktrinasyon aracı olarak 

kullanacağı bir araç olarak tahayyül edilmiştir.212  Mardin, okulun (Tanzimat’la gelen 

modern okulun), taşraya kadar nüfuz eden en önemli Aydınlanmacı ajanlardan biri 

olarak ele alınarak, taşranın kesif mahalle yaşamına213 karşı alternatif bir mekân olarak 

kurgulanmasından söz eder. Şerif Mardin’e göre “okul muhiti, sadece cemaat kontrolü 

ve bu kontrolle gelen spesifik değerlerin gözden düşürüldüğü bir çevreden ibaret değildi. 

Mahallenin değer kaybı, içinde toplum hakkında yeni düşünüş yollarının yükselişinin bir 

rol üstlendiği müteselsil bir süreçti.”214 Bu süreç,  taşrada da Aydınlanmanın ve 

dolayısıyla Batılılaşmanın önünü açmıştır.  

 

 II. Abdülhamid dönemi ile birlikte, taşrada yoğunlaşan okullaşma süreci215 bir 

yandan İslam-Türk sentezine dayalı olarak şekillenen yeni müfredat programıyla, ayrıca 

medresenin ve dolayısıyla ulemanın git gide gücünün kırılması ile neticelenen bir süreç 

içinde şekillenirken216, özellikle Arap, Kürt ve Arnavutların seçkin ailelerinin 

çocuklarını, hem devlete sadık yeni bir elit yetiştirme süreci içine dâhil etme hem de 

“medenileştirme” misyonunun bir parçası olarak Aşiret Mektepleri’ni büyük bir proje 

olarak uygulamaya geçirmiştir.217 Böylelikle Tanzimat’tan 1908’e değin, eğitimin, taşra 

hayatının değişimine olan etkisi sürekli olarak artış göstermiş ve yeni biçimlere 

bürünmüştür. Jön Türkler, Kemalist inkılâpçılar ve bu tezin incelemeye tabii tuttuğu 

“taşra aydınları” bu maarif sisteminin içinde yetişmiş ve kültürlenmişlerdir. Daha 

sonraki bölümlerde görüleceği üzere, 1930-1950 yılları arasında incelemeye tabi tutulan 

Bursa’daki bu aktörlerinin önemli bir kısmının 1883 yılında açılan Bursa Sultanîsi’nde 

                                                
212 Mehmet Ö. Alkan, “İmparatorluktan Cumhuriyet’e Modernleşme ve Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, 
Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Der. Kemal H. 
Karpat, Çev. Sönmez Taner, 2. b.s., s. 85-87.  
213 Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset, s. 70. 
214 A.e., s. 71.  
215 Modern eğitim veren bu okullar sadece devlet tarafından açılan ve yürütülenler değildir. Davison, 
özellikle azınlık cemaatlerinin açtığı modern okulların da, Batılılaşma sürecinin önemli ajanlarından biri 
olarak görür. B.k.z. Davison, a.g.m., s. 300.  
216 II. Abdülhamid devrinin eğitim sürecini bütüncül bir şekilde, rakamlar eşliğinde ele alan bir çalışma 
için b.k.z. Alkan, a.g.m., s. 113-198.  Mustafa Gündüz, “II. Abdülhamid Dönemi Eğitim ve İdeolojisi 
Üzerine Araştırmalar”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi (TALİD), Sayı: 12, C. 6, s.. 243-286 
217 Alkan, a.e., s. 123-126.  



65 
 

(Bursa Erkek Lisesi) eğitim görmüş olmaları, bu sürecin taşradaki etkileri için ortaya 

konulabilecek örneklerden sadece biridir.  

 

 Bursa’da Batılı tarzda eğitim yapan ilk rüşdiyeler gayrimüslim cemaat tarafından 

açılmıştır.218 İlk idadi de Rumlar tarafından 1288 (1871-1872) yılında açılmıştır.219 

Devlet tarafından açılan ilk idadi 1269 (1853-54) yılında tesis edilen Bursa Mekteb-i 

İdadi-i Askeriye’dir. 1270 (1854) yılında da devlet tarafından ilk açılan rüşdiye olan 

Mülkiye Rüşdiyesi faaliyete geçmiştir. 1302 (1883) yılında, daha sonra (1911-12 

öğretim yılından) sultanî olacak olan Mekteb-i İdadi-i Mülkî öğretim faaliyetlerine 

başlamıştır. 1280 (1863-64) yılında, 1890 yılında Sanayi Mektebi adını alacak olan 

Islahane açılmıştır. 1307 (1889-90) yılında ilk Ziraat Mektebi ve Numune Çiftliği inşa 

edilmiştir. 1309’da (1893) İdadi-i Askeri (Işıklar Askeri Lisesi) hizmete girmiştir.220 

1884 yılında Dâr’ül muallimin (Erkek Öğretmen Okulu) eğitim-öğretim hayatına 

başlamıştır.221 Önceki bölümlerde bahsi geçen Harir Darü’t Talimi (İpekçilik Okulu) bu 

dönem içerisinde yaptırılan (1888) önemli eğitim kurumlarından biridir.  

 

 1325 (1908) Hüdâvendigâr Vilâyet Salnâmesi eğitim istatistikleri açısından 

oldukça detaylı bilgiler sunmaktadır. Salnâmeye göre 1907 yılında Bursa merkezde 100 

mektep ve 10.437 öğrenci mevcuttur. Bununla birlikte 46 hocahanım evlerde takriben 

765 kız öğrenciye eğitim vermektedir. Ayrıca 33 medresede 1265 medrese öğrencisi 

eğitim görmektedir.222 Bu rakamlar, 1908 yılına kadar gelinen süreçte, yukarıdaki 

bölümlerde verilen nüfus bilgileri göz önüne alındığında, Tanzimat reformları ve II. 

Abdülhamid’in saltanat yıllarında hızlanan okullaşma faaliyetinin, Bursa’da hiç de 

azımsanmayacak bir mektepli sayısı ortaya çıkardığını göstermektedir.  

 

                                                
218 1320 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi’ne göre (s.357-359) 1820’li yıllarla birlikte gerek Rum 
gerekse de Ermeni cemaatinin rüşdiye okullarının faaliyette olduğu anlaşılıyor. Fakat ruhsat tarihleri rumî 
takvim esasına göre yazılmışken, okulların kuruluş tarihlerinin hicrî mi yoksa rumî mi olduğu 
gösterilmiyor. Bu yüzden yıllar birer yıl oynayabilmektedir.  
219 A.e., s. 307.  
220 1310 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 30-31.  
221 Abacı, a.g.t., s. 95.  
222 1325 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s.335. Bu dönede gayrimüslim ve Müslüman okullarının 
yanı sıra dört Fransız okulunda toplam 443, AmerikanKız Koleji’nde de toplam 112 öğrenci öğrenim 
görmektedir. 



66 
 

 Tanzimat Dönemi ve 1908’e kadar II. Abdülhamid’in saltanat yıllarında, merkezi 

idarenin ve belediyenin yaptığı diğer yatırımlarla da Bursa’nın çehresi değişmiş ve 

modern bir kent görünümüne bürünmeye başlamıştır. Bu süre zarfında Bursa içindeki 

yollar yenilendiği, yeni mahallelere giden yollar açıldığı gibi Bursa’yı kazalara ve 

vilayet sınırları dâhilindeki sancaklara bağlayan ulaşım ağı da sağlanmış, böylelikle 

merkezin, Hüdâvendigâr Vilâyeti’ni memurları aracılığıyla daha hızlı bir şekilde 

denetleyebilecek ve herhangi bir durumda müdahalesini kolaylaştıracak bir ulaşım 

sistemi sağlanmıştır.223 19. y.y.ın ikinci yarısından itibaren, özellikle Ahmed Vefik 

Paşa’nın önderlik ettiği kentsel dönüşüm süreci ile birlikte ızgara plan tipinde mahalleler 

oluşmaya başlamıştır.224 Ahmed Vefik Paşa, kurşundan su borularıyla içme suyunu, 

kilometrelerce taşıyarak kaleye ulaştıran bir sistem kurarak, modern alt yapı 

çalışmalarını başlatmıştır. Belediyenin kurulmasıyla birlikte, mahalleler, çarşılar ve yeni 

açılan kamusal mekânlar aydınlatılmaya başlanmış, Pera’daki uygulamanın hemen 

ardından Bursa’da da sokaklara numara verilmesi işlemine geçilmiştir.225  

 

 1908 yılına kadar yukarıda zikredilenlerin dışında iki yapıdan daha kısaca söz 

etmek gerekebilir. Bu yapılardan ilki 1904 yılında, dönemin Milli Eğitim Müdürü Azmi 

Bey’in gayretleriyle Müze-i Humayun’un bir şubesi olarak Erkek Lisesi’nde açılan 

müzedir.226 Nitekim 1940’lı yıllardan itibaren yarım asır boyunca ömrünü eski eserlerin 

korunmasına adamış isimlerden biri olan Kazım Baykal’ın ve en yakın çalışma 

arkadaşlarının Erkek Lisesi mezunu olması, tarih bilinçlerinin gelişiminde ve müzeciliğe 

duydukları ilgide, Müze-i Humayun’la karşılaşmalarının bir rol oynadığı düşünülebilir. 

İkinci yapı ise, II. Abdülhamid döneminde “yeni bir zaman ve iktidar kavramının bir 

göstergesi olarak”227 işlev gören ve Anadolu’da her yere yayılmış bulunan saat kulesidir. 

İlk olarak Sultan Abdülaziz döneminde yaptırıldığı ancak daha sonra bilinmeyen bir 

tarihte yıkıldığı iddia edilen saat kulesinin yapımına 2 Ağustos 1904’te tekrar başlanmış, 

31 Ağustos 1905’te tamamlanmış ve II. Abdülhamit'in tahta çıkışı şerefine, 31 Ağustos 

1906 günü Vali Reşit Mümtaz Paşa tarafından törenle hizmete sokulmuştur.228 Saat 

                                                
223 Kaplanoğlu Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 76-77.  
224 Dostoğlu, a.g.m., s.23. 
225 Kaygalak, a.g.e., s. 185-186.  
226 http://www.bursadakultur.org/muze.htm.  
227 Deringil, a.g.e., s. 47.  
228 http://tr.wikipedia.org/wiki/Bursa_Saat_Kulesi.  

http://www.bursadakultur.org/muze.htm
http://tr.wikipedia.org/wiki/Bursa_Saat_Kulesi


67 
 

kulesinin inşa edildiği yerin seçimi ilginçtir. Sultan II. Abdülhamid’in, “Muhayyel 

Bursa” alt başlığında da bahsedildiği üzere, son derece önem verdiği, İmparatorluğun 

kurucuları olan Osman ve Orhan Gazi’nin türbelerinin bulunduğu, eski Bey Sarayı’nın 

hemen yanında, ovadan da görülebilecek bir şekilde Tophane’de inşa edilmiştir. 

Böylelikle saat kulesi, yeni bir iktidar simgesi olarak, kurucu gelenekle, modern yeni 

İmparatorluk arasındaki bağa işaret etmekte, seküler bir anıt olarak, Bursa’nın en çok 

saygı gören manevi alanlarından birinde, yeninin, mazi ile olan sürekliliğini kurmaya 

çalışmaktadır.  

 

 Bursa’da filatür fabrikalarının kuruluşu ve merkezi reformlarla değişmeye 

başlayan kentsel yapının gündelik hayata yansımaları her alanda dengeli bir seyir 

izlememiştir. Özellikle Tanzimat’tan 1908’e değin gündelik hayat uygulamalarında bu 

sürecin izlerini takip etmek mümkündür.   

 

Aydınlanma süreci açısından modern tarzda eğitim veren kurumların açılması ve 

okullaşmanın artması önemli bir gelişme olsa da bu durum kitap okuma alışkanlığına 

beklenilenden çok daha uzun bir süre sonra olumlu etkide bulunmuştur. Bu kanaati, 

Bursa’da bulunan kütüphane, kütüphanede bulunan kitapların niceliği ve niteliği, basılan 

kitap ve gazete adedi gibi rakamlarla bu dönemde Bursa’da bulunmuş olan kişilerin 

anılarından yararlanarak elde edebiliriz.  

 

 Anadolu’nun çeşitli bölgelerine kolera hastalığı ile mücadele amacıyla 

gönderilen Dr. Şerafeddin Mağmumi, Bursa’da kitap ve gazete okuma alışkanlığının çok 

düşük olduğunu, vilayet binası karşısındaki Murat Emirî’nin kitapçısı dışında kitap 

satılan bir yer olmadığını, sadece belediye ve birkaç kahvehaneye İstanbul 

gazetelerinden Sabah ve Tarik’in geldiğini, bunun dışında ancak kütüphanelerden 

faydalanılarak gazete, kitap ve mecmua okunabildiğini söyler.229 Aslında Mağmumi’nin 

bahsettiği kütüphaneler de bugünkü manada anlaşılan mekânlar değildir. Bunların 

                                                
229 Şerafeddin Mağmumi, Bir Osmanlı Doktorunun Anıları: Yüz Yıl Önce Anadolu ve Suriye, 
İstanbul, Büke Yayıncılık, Çev. Cahit Kayra, 2001, s. 47-48. 



68 
 

birçoğu dergâh kütüphaneleridir ki buraları aynı zamanda şeyh efendilerin 

ikametleridir.230  

 

 Bursa’da 19. y.y.da kitap okuma alışkanlığı ve kütüphane sahipliği ile ilgili 

olarak ortaya konulan veriler ele alındığında, tarikatların, Bourdieu’nun “hiyerarşinin 

ikincil ilkesi”231 olarak tanımladığı ‘kültürel sermaye’yi elinde bulunduran en önemli 

grup olduğu söylenebilir. 

 

 1908 yılı ile birlikte Bursa’da matbuat hayatının canlanmasıyla doğru orantılı 

olarak yeni kütüphaneler de kurulmaya başlanmıştır. Fakat 19. y.y. itibariyle Bursa’da 

kitap okuma ve yazma kültürü hâlâ geleneksel yapısını korumaktadır. Kitapların büyük 

çoğunluğu hâlâ el yazmasıdır, ezici çoğunluğu dini konuları içermekte ve kitaplar 

ağırlıklı olarak tekkelerde bulunmaktadır. 

 

 1908’e kadar Bursa’da en önemli kamusal mekânlar, kahvehaneler ve 

meyhanelerdir. Sennett’e göre kamusal alan yabancıların karşılaştıkları (iletişimi içeren 

bir karşılaşma) bir mekân olarak kısaca tanımlanabilir. Geleneksel olarak, kamusal alan; 

meydanlar, büyük caddeler, tiyatrolar, kahvehaneler, konferans salonları, resmi kurullar, 

borsalar gibi yabancıların karşılaşıp, iletişime geçebilecekleri mekânlardır. Fakat burada 

kritik olan bu karşılaşma anlarında ne olduğudur. Eğer bu karşılaşma bir iletişim 

pratiğinden yoksunsa, burada mekânın kamusal mahiyeti öne çıkmaz.232 Benhabib’e 

                                                
230 19. y.y.ın sonlarından Bursa’da bulunan kütüphaneler ve kitap sayıları 1316 (1898) Hüdâvendigâr 
Vilâyet Salnâmesi’nde şu şekilde sıralanmıştır: Cami-i Kebir - (Hacı Abdullah Efendi) (2257), İnebey – 
(Hüseyin Çelebi) (1294), Orhan Camii (Şeyh Ahmed Gazzî) (523), Cizyedarzâde (1566), Eşrefizâde 
(324), İsmail Hakkı (100), Bahaeddin Efendi (185), Mısrî Dergâhı (Moravî Şeyh Ali Efendi) (175), 
Mevlevîhâne (Cununî) (201)’dir.  Bunlardan sadece Cami-i Kebir ve Orhan Camii’nde bulunan kitaplar 
bir dergâha ait değildir ama Orhan Camii Kütüphanesi de aslında Ahmed Gazzi Dergâhı’nın şeyhi olan 
Ahmed Gazzî tarafından kurulmuştur. Bkz. 1316 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 442-443. 1303 
(1886) Hüdâvendigâr Vilâyet Salnâmesi’nde ise Cami-i Kebir, Orhan Camii, Cizyedarzâde, İnebey – 
(Hüseyin Çelebi) ve İsmail Hakkı kütüphanelerinde bulunan bütün kitaplar listelenmiştir. Bkz. 1303 
Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, s. 312-404. Bunlardan başka, kütüphane olarak kendisini tescil 
ettirmeyen ve kitapları şahıs üzerine gösteren kütüphaneler de vardır. Cumhuriyet sonrasına devrolunan bu 
kütüphanelerin en büyükleri Niyazi Mısrî Dergâhı, Seyyid Usûl Dergâhı gibi yine tekkelere ait olan 
kütüphanelerdir. Bkz. Mustafa Kara, Bursa’da Dini Kültür, Bursa, Emin Yayınevi, 2011, s. 271.  
231 David Swartz, Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. 
Elçin Gen, 2011, s. 192. Tarikatlar, özellikle musiki, hat, tezhip, şiir gibi birçok edebi ve sanatsal eğitimin 
verildiği merkezler olarak da faaliyet göstermesi bu bağlamda ele alınabilir.  
232 Richard Sennett, “The Public Realm”, The Blackwell City Reader, Edt. Gary Bridge – Sophie 
Watson, Blacwell, Blacwell Publishing Press, 2010, s. 261-262. 



69 
 

göre “bir kent meydanı; kamusal alan sayılmayabilir; ama insanların bir sunuş dinlemek 

için bir araya geldikleri bir yemek salonu sayılabilir.”233 Habermas’a göre de “kamusal 

alanın en önemli niteliği tüm vatandaşlara açık olmasıdır. Kamusal alanın bir bölümü, 

özel vatandaşların birbirleriyle bir kamu organı yarattıkları her türlü iletişim sayesinde 

yaratılır.”234 Bu bağlamda Cengiz Kırlı da kahvehanelerin 19. y.y.da bir tür bilgi dolaşım 

merkezi olduklarından bahseder.235 Üstelik bu bilgi ağının temeli, modern kitle 

iletişimindeki başat öğelerden biri olan gazeteye dayanmaktan ziyade, kitabî olmayan bir 

kamu iletişimidir.236 İstanbul’da yaşayan yabancılar, iş için gelen Avrupalı tüccarlar 

sayesinde başta Avrupa olmak üzere dünya hakkında bilgilerin edinildiği, bütün kenti 

sarabilecek bir dedikodu ağının bulunduğu, ulema kesimi ile halkın karşılaşabildiği, 

üstelik siyasetin dahi konuşabildiği en önemli kamusal mekân olarak kahvehanenin 

birçok işlevi mevcuttur. Bu yüzden de Saray’ın muhbirleri aracılığı ile takip ettiği 

kahvehaneler, jurnal faaliyetlerinin de en önemli merkezidir.237  

 

Bursa, 19. y.y.da önemli bir filatür sanayisine sahip ticaret bölgesi olarak (önceki 

yüzyıllarda da özellikle ipek yolunun son durağı olması nedeniyle) farklı ülkelerden 

tüccarların ve sanayicilerin buluştuğu bir kenttir. Böylelikle Bursalılar için, İstanbul’da 

olduğu gibi başta Avrupa ülkeleri olmak üzere, dünya hakkında yazılı olmasa da işitsel 

olarak elde edebilecekleri bilgiler bulunmaktadır. Kahvehanenin 19. y.y. boyunca en 

önemli kamusal mekân olma hali, İstanbul için olduğu kadar Bursa için de geçerlidir. 

Özellikle Koza Han’ın karşısında ve Ulucami civarında caddeye bakan kahvehanelerden 

bu bağlamda söz edilebilir. 

 

Bursa’da 19. y.y.da Batı tarzı yaşam biçiminin görünür hale gelmeye başladığı 

söylenebilir. Nitekim özellikle Fransız yatırımcılardan oluşan yabancılar, giyim 

kuşamları, davranış tarzları, günlük yaşam biçimleri, zevk ve eğlence anlayışları ile 
                                                
233 Seyla Benhabib, “Kamusal Alan Modelleri”, Cogito, sayı: 8, 1996, s. 242’den aktaran Sarıbay, 
Kamusal Alan, Diyalojik Demokrasi, Sivil İtiraz, s. 5.   
234 Jurgen Habermas, “Kamusal Alan: Ansiklopedik Bir Makale”, 
http://www.birikimdergisi.com/birikim/dergiyazi.aspx?did=1&dsid=66&dyid=1735&yazi=Kamusal%20
Alan:%20Ansiklopedik%20Bir%20Makale.  
235 Cengiz Kırlı, “Coffeehouses: Public Opinion in the Nineteenth-Century Ottoman Empire”, Public 
Islam and the Common Good, Edt. Armando Salvatore – Dale F. Eickelman, Netherland, Brill 
Publishers, 2004, s. 75. 
236 A.e., s. 76.  
237 A.e., s. 77-79.  

http://www.birikimdergisi.com/birikim/dergiyazi.aspx?did=1&dsid=66&dyid=1735&yazi=Kamusal%20Alan:%20Ansiklopedik%20Bir%20Makale


70 
 

Bursa’da son derece dikkat çekici bir topluluk haline gelmişlerdir. Bu yabancı nüfusun 

Osmanlı Klasik Dönemi’ndeki yabancı tüccarlarından farkı, sürekli kentte ikamet 

ederek, kent yaşamının bir parçaları olmalarından kaynaklanır. Nitekim yukarıdaki alt 

başlıklarda da belirtildiği üzere, filatür sanayisinin gelişmesinin bir neticesi olarak birbiri 

ardına açılan lüks oteller, henüz Bursalılar açısından olmasa da, yabancı tüccarlar için 

yeni buluşma mekânları olarak faaliyet göstermeye başlamışlardır.238  

 

Bursa’da 19. y.y. sonlarından itibaren baloların da tertip edildiği görülmektedir. 

1891 yılında Rum ve Levantenler tarafından 30’u aşkın ailenin katıldığı, bütün gece, 

hatta ertesi güne kadar süren, Hamidiye marşının da çalınıp, padişaha dualar edildiği ilk 

balo Kayabaşı mahallesindeki bir kahvehanede düzenlenmiştir.239 Semih Mümtaz’ın 

aktardığına göre de Müslümanların katıldığı ilk balo Sultan Abdülhamid’in cülusu 

nedeniyle düzenlenmiş, devlet erkânından, cemaat önderlerine, konsoloslardan, şeyh ve 

hocaefendilere kadar 150 davetli katılmış, yemekten sonra içkiler içilmiş, şampanyalar 

açılmıştır. Fakat balonun bu şekilde cereyan etmesi üzerine kentte dedikodular başlamış 

ve belirli bir ölçüde rahatsızlık yaratmıştır.240 

  

 Bursa’da Batılı yaşam tarzı 19. y.y. ile birlikte ilk filizlerini vermeye başlamış, 

1908 sonrası ise hızlı bir gelişim göstermiştir. Fakat bununla birlikte, geleneksel 

yapıların da Bursa’da hâlâ çok güçlü ve etkin olduğu görülmektedir. Özellikle tarikatlar; 

mensuplarının sayısı, kültürel hayatta oynadıkları rol (kütüphane, kitap yazımı, zikir 

günleri ve dini günlerdeki törenler, tekke eğitimi vb. gibi) hatta siyasal tutumlarıyla 

büyük bir etki alanına sahiptir. Mehmed Şemseddin Ulusoy’un, Bursa dergâhları üzerine 

yapılmış en ayrıntılı çalışma olan Yâdigâr-ı Şemsî başlıklı eserinde, Bursa’da faaliyet 

göstermiş olan tekke, dergâh ve zaviyelerin sayının 72 olduğu anlaşılmaktadır.241 

Medreselerin de yukarıda belirtilmiş olan rakamlar göz önüne alındığında 19. y.y. 

                                                
238 Kaplanoğlu – Günaydın, a.g.e., s. 138 v.d. 
239 Bursa 17 Şubat 1891’den aktaran, Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 
111.  
240 Semih Mümtaz, Evvel Zaman İçinde, İstanbul, 1946, s. 92’den aktaran A.e.  Ayrıca 1908 sonrasında 
küçük bir Beyoğlu görünümüne sahip olacak olan Setbaşı’da meyhanelerin yoğunlaşmaya başlamış, II. 
Meşrutiyet sonrası gündelik yaşamın ilk ipuçlarının verildiği bir yer haline gelmiştir. Bkz. Raif 
Kaplanoğlu, “Bursa’nın Beyoğlu’su Setbaşı”, Bursa Araştırmaları, sayı: 5, Mayıs 2004, s. 40.  
241 Mehmed Şemseddin (Ulusoy), Bursa Dergâhları: Yâdigâr-ı Şemsî I-II, Hzr. Mustafa Kara – Kadir 
Atlansoy, Bursa, Uludağ Yayınları, 1997.  



71 
 

boyunca II. Abdülhamid’in eğitim reformlarına rağmen Bursa’da güçlü bir konumda 

oldukları söylenebilir.   

 

1.4.2. II. Meşrutiyet Bursa’sı 

 

1908 Jön Türk Devrimi ve takip eden yıllardaki çalkantılı olaylar Bursa’yı 

derinden etkilemiştir. 19. y.y.ın iktisadi ve idari gelişmelerine bağlı olarak yaşanan 

değişim süreci, 1908 sonrası adeta büyük bir sıçrama yaparak, siyasal hayattan 

toplumsal ilişkilere, ekonomik faaliyetlerden gündelik hayata dek uzanan çok geniş bir 

alanda etkisini göstermiştir. Böylelikle 1908 sonrasını hem 19. y.y. ile bir süreklilik 

içinde ele almak hem de yaşanan büyük kırılma noktalarını saptamak önemlidir.  

 

1908 Jön Türk Devrimi’nin Bursa’da nasıl karşılandığına ilişkin, dönemin valisi 

Mehmet Tevfik (Biren) Bey’in anıları oldukça aydınlatıcıdır. Mehmet Tevfik Bey 

Meşrutiyet’in ilanını Saraydan aldığı bir telgrafla öğrendiğini ve bu karara başta anlam 

vermekte zorlandığını, üstelik birkaç gün herkesin sanki hiçbir şey olmamış gibi 

davrandığını söyler.242 İlk şaşkınlık atlatıldıktan sonra, İttihatçılar, Bursa İttihad ve 

Terakki Cemiyeti’ne Meşrutiyet’in ilanı çerçevesinde gelen telgrafla harekete geçip, 

haberi tüm Bursa’da yaymaya başlamışlardır.243 Bu ilandan sonra halkın sokaklara 

döküldüğü, “hürriyet” lehine ve “istibdat” aleyhine gösteriler yapıldığı, Saray’a yakın 

olanlar hariç, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki bütün düşünce akımlarının mensuplarının, 

Meşrutiyet’ten kendileri için bir şeyler ümit ettikleri ve muarızlarıyla dahi kol kola girip 

Meşrutiyet için sevinçlerini paylaşmakta bir sakınca görmedikleri anlaşılmaktadır. 

Nitekim Mehmet Tevfik Bey, bir otelde Kanun-ı Esasî’nin şerefine verilen büyük bir 

ziyafette dini cemaat liderlerinin dahi birbirleriyle kucaklaşıp öpüştüklerinden 

bahseder.244 

 

                                                
242 Biren, a.g.e., s. 445-446.  
243 A.e., s. 480. 
244 A.e., s. 447-448.  Mehmet Tevfik Bey’in anlattığı sahnenin benzerlerini bütün neredeyse bütün 
Osmanlı coğrafyasında görmek mümkündür. Bu kutlamalarda “Osmanlılık” ruhu yeniden canlanmış, hatta 
Türkçülüğün öncü isimleri dahi bu rüzgâra kendilerini kaptırıp, 1908’in umut dolu iklimi bozuluncaya 
kadar yeniden Osmanlılığın en ateşli savunucularına dönmüşlerdir. Dikkat çekici bir örnek için bkz. 
Tunalı Hilmi, Oh: Gurbet Yoldaşlarım Osmanlı Kardeşlerime Bir Armağan, Mısır, Osmanlı 
Matbaası, 2.b.s., 1327.  



72 
 

Ertesi gün İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin Bursa Şubesi tarafından tertiplenen, 

İngiliz Konsolosluğu önünde gerçekleşen ve yaklaşık olarak 25 bin kişinin katıldığı 

gösteriler, istibdat döneminin görevlilerine karşı tam bir öfke patlamasına 

dönüşmüştür.245 Gösteri sırasında Vali’den yeni rejime bağlılığını gösteren bir yemin 

etmesini istenmiş, bu isteğe olumlu yaklaşmayan Vali’nin iki güne kadar tavır 

değiştirmezse İstanbul’a gönderileceği kendisine söylenmiştir.246 Gösterilere ara 

vermeyen halk, Bursa’da sürgünde olan ve Abdülhamid rejiminin en tepki çeken 

paşalarından Fehim Paşa’yı, Bursa’dan kaçmaya çalışırken Yenişehir’de linç etmiştir. 

Saray’ın Bursa’daki en güvendiği adamları olan Kaymakam Cevat Bey, Miralay Rıza 

Bey, Yüzbaşı Enver Bey ve bazı subaylar, halkın şiddetli protestoları arasında 

tutuklanmışlardır.247İlerleyen günlerde de Bursa’da olaylar yatışmaz. Hatta 24 Ağustos 

günü çıkan ve birkaç gün devam eden olaylar İttihatçıları oldukça tedirgin etmiş ve bir 

türlü yatışmayan kent, provokasyonlara açık hale gelmiştir. Olayların esas nedeni ise 

“vergi”lere yönelik tepkidir.248   

1908 Jön Türk Devrimi sonrası yaşanan bu gelişmeler, bir yönüyle, Bursa’nın 19. 

y.y. ile başlayan değişiminin yansımaları olarak görülebilir. Toplumsal ilişkilerin 

çeşitlenmesi ile doğru orantılı olarak, farklı gruplar arasında çelişkiler de artmaya 

                                                
245 Aykut Kansu, 1908 Devrimi, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Ayda Erbal, 4. b.s., 2006, s. 143.  
246 Biren, a.g.e., s. 451-452.  
247 A.e., s. 453-455.  
248 Aykut Kansu bu olaylar ile ilgili şunları söylemektedir: “Bursa, yeni rejimi heyecanla karşılamasına 
rağmen, 24 Ağustos’ta çıkan gerici bir ayaklanma yaşamıştı. O sabah, birkaç asi hapishaneyi basarak 
ikiyüz tutukluyu silahlandırıp serbest bıraktılar. Serbest bırakılanlar daha sonra “kurtarıcılarının” 
liderliğinde Vali ve diğer memurlar aleyhine gösteri yaptılar. Caddelerde dolaşarak vergi ödememe ve 
hükümeti işlemez hale getirme konusundaki kararlılıklarını duyurdular. En sonunda, Mahkeme Reisi’ni 
makamından atarak yerine adı ünlü bir kaçakçıya çıkan ulemalardan birini getirdiler. Bursa içindeki bir 
avuç polis ve asker, erkekliği, ortada görünmemekte buldular. Kamu düzeni, ancak 25 Ağustos sabahı 
Muhafız Alayı’ndan gelen bir tabur askerin ayaklanmanın elebaşlarını tutuklayarak güvenliği sağlamasıyla 
kurulabildi.”. Bkz. Kansu, a.g.e., s. 302-303. Kaplanoğlu, eylemlerin, Hıristiyanlara ve kadınların açık 
giyinmesine karşı saldırgan tutumlarıyla provokatör bir ekibin etkisi altına girdiğinden bahseder. Üstelik 
çıkan olayların hangi gruba mal edileceği de oldukça sorunludur. Göstericiler şiddetli bir İttihatçı karşıtı 
ve II. Abdülhamid taraftarı olan Emirî Matbaası ve Bursa gazetesine zarar vermişlerdir. Eylemcilerin esas 
tepkilerini vergilere, Reji idaresine ve zengin tüccarlara yönelttiği de görülmektedir. Nitekim bu olaylar, 
ağır vergilerden oldukça şikâyetçi olan Bursa esnafının, 1908’in henüz tam olarak rejimin yerleşmediği 
günlerinde, kendi sorunlarına dokunan fakat farklı politik ve ekonomik niyetleri olan hareketlere 
katılabileceğini göstermiş ve İttihatçıları kitle hareketlerine karşı daha dikkatli olmaya sevk etmiştir: 
“Eylemlerin açıkça bir provokasyon olduğu görülmektedir. Buna, Bursa’daki ekonomik sıkıntılar da 
eklenince, vergi vermeme fikri Bursa esnaflarına çok cazip gelmişti. Bu nedenle çabucak yandaş 
bulmuştu. Aslında Bursa’daki bu vergi sorunu, Bursalı esnaf için eski bir yaraydı. Gerçekten Bursa’da 
ödenen vergiler, diğer kentlere göre daha fazla olup Bursa esnafı uzun zamandan beri buna tepki 
gösteriyordu. Her yerde 20 yaşında alınan Oktrova vergisinin, Bursa’da 18 yaşından itibaren alınması bu 
tepkinin kaynağını oluşturmaktaydı.”. Bkz. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-
1926), s.150.  



73 
 

başlamış ve modern toplumlara özgü, kompleks yapılar oluşmaya başlamıştır. 1908 

sonrası süreçte ise oldukça çeşitlenmiş olan siyasal gruplar, iktisadi ve sosyal 

örgütlenmeler, siyasi gazeteler, çeşitlenen ve gelişen okullar, Balkan Savaşları sonrası 

yaşanan göç gibi etkenlerle bu kompleks yapı daha da gelişmiştir.  

 

1914 yılında Bursa merkezinin nüfusunu 76.000’dir.249 Akkılıç, 1913-1915 

Kısmi Sanayi Sayımı verilerine de dayanarak 1923 yılına kadar yaptığı inceleme 

neticesinde, I. Dünya Savaşı’na kadar 19. y.y.dan devralınan filatür sanayisinde 

gelişmelerin devam ettiğini, gazoz fabrikalarının kurulmaya başlandığını, modern 

manada şirketleşmenin gittikçe geliştiğini, fakat I. Dünya Savaşı’nın etkisi, Bursa 

ekonomisinin belkemiğini oluşturan gayrimüslimlerin ve yabacı sermayenin çekilişi, 

işgalin verdiği tahribat gibi etkenlerle Bursa ekonomisinin tarihindeki en kötü duruma 

düştüğünü belirtir.250  

 
II. Meşrutiyet, Türkiye’nin genelinde olduğu gibi Bursa’da da en önemli 

dönüşümleri siyasal ve sosyal hayatta gerçekleştirmiştir. 1909 yılında Kanun-ı Esasî’de 

yapılan kapsamlı değişikliklerle Türkiye’de ilk kez siyasal hayatta yasal partiler 

kurulmaya başlanmıştır. Artık insanların gündelik hayat içinde taşıdığı kimliklerden biri 

olarak partililik de yer almaya başlamış; siyasi partiler, gerek teşkilatları, gerekse de bu 

teşkilatlar eliyle yaptıkları siyasal-sosyal-kültürel faaliyetlerle, bulundukları bölgenin 

toplumsal yaşamına birçok yeniliği ve rengi getirmişlerdir.  

 

1909 sonrası Bursa’da ilk şube açan, mahallelerde açtığı kulüpler ile en yaygın 

desteğe sahip, siyasal manada en güçlü, sosyal ve kültürel çalışmaları düzenli olarak 

sürdüren İttihad ve Terakki Fırkası’dır. İttihad ve Terakki Cemiyeti (İTC), II. Meşrutiyet 

öncesi de Bursa’da faaliyetlerini gizlilik içinde sürdürmüştür ve İTC’nin kurucuları 

içinde Bursalılar251 olduğu gibi, Cemiyetin içinde önemli görevlere sahip Bursalılar 

                                                
249 Akkılıç bu rakamı 1914 nüfus sayımına dayanarak vermiştir. “Bursa Nüfusu”, Bursa Ansiklopedisi, s. 
293. I. Dünya Savaşı’nda Ermenilerin tehciri, 1919’dan sonra bir kısmının geri dönüşü, 1924 Lozan 
Antlaşması’nda imzalanan ve 1930 yılında gerçekleştirilen Türkiye-Yunanistan Nüfus Mübadelesi ve 
diğer göç etkenleriyle bu nüfusta artış ve azalışlar görülmekle birlikte, ileride rakamlarla görüleceği üzere, 
Cumhuriyet dönemi de dâhil olmak suretiyle, 75.000 – 100.000 bandında uzun yıllar seyrettiği görülebilir. 
250 Akkılıç, “Bursa Ekonomisinin Tarihsel Gelişimi”, a.g.m., s. 48-62.  
251 1906’da Selanik’te kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin 10 kurucusundan ikisi Bursalı’dır.  Mustafa 
Kemal’in sınıf arkadaşı ve kendisini İTC’ye kayıt eden kişi olan Hakkı Baha Pars Bey 7 numaralı 



74 
 

mevcuttur252. Yine Bursa’ya sürgün ya da görevle gelmiş, bulundukları süre içinde 

Cemiyet’in faaliyetlerine Bursa’dan katılmış önemli isimler bulunmaktadır.253 Fırka-ı 

Ahrar (FA), Hürriyet ve İtilaf Fırkası (HİF) ile İttihad-ı Muhammedi Cemiyeti Bursa’da 

teşkilatlanmıştır. Osmanlı Ahrar Fırkası’nın, Selamet-i Osmaniye Cemiyeti’nin ve 

Osmanlı Demokrat Fırkası’nın şube açıp açmadıkları tam olarak tespit edilememekle 

birlikte, dönemin basın organlarından şubelerinin olduğuna yönelik manalar 

çıkabilmekte, Radikal Avam Fırkası’nın ise Bursa’da faaliyette olduğu ancak şube açıp 

açmadığı bilinememektedir.254  

 

1908 Seçimleri’nde Hüdâvendigâr Vilayeti’ne bağlı Bursa Sancağı’ndan 4 

milletvekili seçilmiştir. Bu 4 isimden sadece Bursalı Tahir Bey İTC üyesi, seçilen diğer 

üç kişi; Ömer Fevzi Hoca, Hafız Ahmed Hamdi Efendi ve mutasarrıf Abdullah Sabri 

Bey bağımsız olarak seçilmişlerdir.255 Hafız Ahmed Hamdi Efendi seçimden kısa bir 

süre sonra Fırka-ı Ahrar’a geçmiştir.256 1912 yılında yapılan seçimlerde Hasan Refet 

Bey ve Rıza Hamit Bey İTC’den, Hafız Ahmed Hamdi Efendi FA’dan, Abdullah Sabri 

Bey bağımsız olarak seçilmişlerdir. 1914 Seçimlerinde Hacı Adil Bey, Hasan Refet Bey 

                                                                                                                                           
kurucudur. Babası Nakşibendî Ahmed Baba Efendi Dergâhı Şeyhi Mehmed Bahaeddin Efendi’dir. Ayrıca 
Şeyh Mehmed Bahaeddin Efendi, Bedreddin Pars Bey Zaviyesi’nin de şeyhidir. (Dergâh ve aile için bkz. 
Mehmed Şemseddin Ulusoy, Yâdigâr-ı Şemsî, s.237-248 ve s. 281-283) Kardeşi Muhittin Baha Pars, 
Cumhuriyet döneminin en etkin siyasetçilerinden ve CHP’nin Bursa’da en önde gelen simasıdır. 1., 2., 5., 
6., 7. ve 8. dönem TBMM’de milletvekilliği yapmıştır. Ağabeyi Mehmet Baha Pars ilk Türk operet 
bestecisidir. Ayrıca Reşat Nuri’nin Çalıkuşu adlı eserindeki ince ruhlu Kâmuran da Mehmet Baha Pars 
Bey’dir. Bilgiler için bkz. Yılmaz Akkılıç, “Yakın Geçmişten Üç Kardeşin Portresi: Mehmet Baha, Hakkı 
Baha, Muhittin Baha”, Bursa Defteri, sayı: 2, Haziran 1999, s. 26-33. Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin 1. 
nolu kurucusu olan, Melamî tarikatı mensubu Mehmet Tahir Bey (Bursalı Tahir Bey)’dir. Yayımladığı 
kitapları ile Türk düşünce dünyasında önemli bir yer edinen Bursalı Tahir Bey, İTC içinde Bektaşîlerle 
birlikte Melamîlerin de etkin olmasını sağlayan en önemli kişidir. Bkz. Ernst Edmonson Ramsaur, Jön 
Türkler ve 1908 İhtilali, İstanbul, Sander Yayınları, Çev. Nuran Ülken, 1972, 113. Güngör Şahin, “İttihat 
ve Terakki Cemiyeti’nin Kuruluşunda Bursalılar”, Bursa Araştırmaları, sayı: 5, Mayıs 2004,  s. 5. 
Mefail Hızlı, “Bursalı Mehmed Tahir ve Bursa Tarihinin Kaynakları”, Bursa Araştırmaları, sayı: 24, 
Bahar 2009, s. 6-7. Mustafa Kara, “Atatürk’ün Öğretmeni Olan Bir Melamî Bursalı Mehmet Tahir”, 
Bursa’da Kırklar Meclisi, s. 225-228.  Kansu, a.g.e., s. 303. Bektaşîlerin Jön Türk hareketi içindeki 
yerleri için bkz.  Iréne Mélikof, Türkiye’de Aydınlanma ve Bektaşiliğin Rolü”, Türkiye’de Aydınlanma 
Hareketi: Dünü, Bugünü, Sorunları 25-26 Nisan 1997 Strasbourg Sempozyumu Server Tanilli’ye 
Saygı, İstanbul, Adam Yayınları, 2. bs., Mart 1998.. 
252 İttihad ve Terakki Fırkası’nın ilk Bursa İl Başkanı Celal Bayar’dır. Bkz. Bayar, a.g.e.  
253 Ziraatçi Ahmet Rıza Bey, Ömer Naci, Şerafeddin Mağmumi, Süleyman Nazif ve Yakup Cemil Bey 
Bursa’da bulunmuş olan ünlü İttihatçılardır. Bkz. Biren, a.g.e., s. 375, Şahin, a.g.m., Kaplanoğlu, 
Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926) , s.111-113.  Mağmumi, a.g.e.  
254 Kaplanoğlu, a.e., s. 156-158.  
255 A.e., s. 158. Aykut Kansu, Hoca Ahmed Efendi yerine seçilen kişinin Hafız Ahmed Hamdi Efendi 
olduğunu seçimden kısa bir süre sonra Fırka-ı Ahrar’a geçtiğini belirtmektedir. 
256 Kansu, a.g.e., s. 303 ve 396.  



75 
 

ve Memduh Bey İTC’den, Hafız Ahmed Hamdi Efendi bağımsız olarak seçilmiştir. 

1920’de yapılan son Osmanlı Meclis-i Mebusan seçimlerinde Osman Nuri Bey, Hasan 

Fehmi Efendi (ikisi daha sonra TBMM’ye de katılmıştır), Hacı İlyas Efendi ve Ahmet 

Münir Bey seçilmiştir. 1920 I. TBMM Seçimleri’nde ise hepsi Müdafaa-i Hukuk 

Cemiyeti üyesi olan Muhittin Baha Pars Bey, Operatör Emin Bey, Mustafa Necati Bey, 

Şeyh Servet Efendi ve Mustafa Fehmi Efendi seçilmiştir.257 

 

1908 sonrası (özellikle 1909 Kanun-ı Esasî değişiklikleriyle birlikte), Bursa’da 

sivil örgütlenmeler hız kazanmış, özellikle cemiyetler Bursa’nın sosyal yaşamının 

önemli bir parçası haline gelmişlerdir. Cumhuriyet döneminde ancak 1960 sonrası bu 

sivil örgütlenmenin seviyesine ulaşılmıştır.258  

 

II. Meşrutiyet yıllarında siyasal partilerin ve derneklerin toplumsal yaşamda yer 

bulması, matbuat faaliyetlerinin gelişimine çok büyük bir katkı sağlamıştır. Kamuoyu 

oluşturmanın ve siyasal propagandanın en önemli kitlesel araçlarından biri olan 

gazeteden faydalanma düşüncesi, birbirinden farklı siyasal düşüncelere hizmet eden 

birçok gazetenin ve derginin yayın hayatına başlamasında etkili olmuştur. Matbuat 

hayatındaki bu niceliksel yükseliş sadece siyasal gazete ve dergilerle sınırlı kalmamış, 

kitap ve broşür basımının da gün geçtikçe artan bir şekilde matbuat faaliyetlerinin içinde 

yer almasını hızlandırmıştır. Böylelikle kitlesel manâda “yazılı kültür”ün gelişmesi, 

Aydınlanma süreci açısından oldukça kritik bir evreyi başlatmıştır. Okuma ve yazma 
                                                
257 Seçim sonuçları için bkz. “Parlamentolar ve Bursa Parlamenterleri”, Bursa Ansiklopedisi, s. 1417-
1418. 
258 Bursa’da 1908 sonrası faaliyet gösteren sivil örgütlenmeler; Türk Ocakları, Bursa Muhipler Cemiyeti, 
Hüdâvendigâr Vilâyeti Dava Vekilleri Heyeti, Bursa İlmiye Cemiyeti, İlmiye ve İttihad Cemiyeti, Bursa 
Ermeni Mayerhedor Cemiyeti, Müdafaa-i Milliye Cemiyeti, Bursa Fukaraperver Cemiyeti, Orhaniye 
İdman Yurdu, İhtiyat-ı Zabitan-ı Taâvün Cemiyeti, Hilâl-i Ahmer, Kızılay Kadınlar Cemiyeti, Bursa 
Muallimler Yurdu, Terakki Maarif ve İttihad-ı Muallimin Cemiyeti, Osmanlı Milli Olimpiyat Cemiyeti, 
Talebe-i Ziraat Cemiyeti, Bursa Hayrat-ı Şerife-i Hademe Cemiyeti, Bursa Çiftçiler Derneği, Lisan-ı 
Osmani-i Cemiyet-i Hayriyesi, Tarih-i Osmani Encümeni Şubesi, Cemiyet-i Tedrisiye-i İslamiye, Bursa 
Turanspor Kulübü, Cemiyet-i Hayriye, Himaye-i Etfal Cemiyeti, Talebe-i Cemiyet-i Hayvan ve Ziraat 
Cemiyeti, Bursa Mebusları Cemiyeti, Arnavut Teâvün Cemiyeti, Bursa Gazeteciler Cemiyeti, Şimal 
Kafkas Cemiyeti, Bursa İnas Terakki Cemiyeti, Cemiyet-i Sanaatkâran, Avcılar Kulübü’dür. Mondros 
Mütarekesi’nin akabinde başlayan işgal sürecinde Redd-i İlhak Cemiyeti, Karakol Cemiyeti, Ay-Yıldız 
Cemiyeti, İhtiyat Zabitan-ı Teâvün Cemiyeti, Kafkas Cemiyet-i Hayriyesi ve bu cemiyetleri de içine dâhil 
ederek, Bursa’daki bütün millicileri birleştiren Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti ile işgal kuvvetlerini ve 
İstanbul Hükümeti’ni destekleyen ya da milli kuvvetlere katılmayan, karşı çıkan Teâli İslam Cemiyeti, 
Kürt Teâli Cemiyeti, İngiliz Muhipleri Cemiyeti ve Volkan Cemiyeti mevcuttur. Bkz. Kaplanoğlu, 
Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 201-202. Ayrıca Rumların kurduğu Mavri Mira 
Cemiyeti’nin de bir şubesi Bursa’da bulunmaktadır. Bkz. Akkılıç, Kurtuluş Savaşı’nda Bursa, s. 541. 



76 
 

kültürünün gelişimi bu dönemde, sadece gazetelerle de sınırlı kalmamış, açılan yeni 

kitapçılar ve kurulan Milli Kütüphane ile Cumhuriyet sonrasının aydınlarının, dergi, 

kitap, gazete gibi matbu-yazılı araçları kullanmadaki yaygınlığının artmasını da 

sağlamıştır. Özellikle işgal yıllarında Bursa’ya dışarıdan gazete ve dergi girişinin 

neredeyse tamamen kesilmesi, Bursa’da yerel matbuat hayatının gelişiminde önemli bir 

rol oynamış ve Cumhuriyet tarihi boyunca yerel basının en kuvvetli olduğu kentlerden 

biri olan Bursa’nın bu niteliğe sahip olmasını sağlayan birikim 1910-1925 (Takrir-i 

Sükûn Kanunu’na kadar) yıllarında, ama özellikle 1919-1925 yılları arasında hız 

kazanmıştır.  

 

1910 yılı ile birlikte birbiri ardına Bursa’nın matbuat hayatında yer almaya 

başlayan yeni gazetelerden en önemlisi Ertuğrul gazetesidir. 24 Mart 1910 yılında yayın 

hayatına başlayan gazete,  İttihad ve Terakki Fırkası’nı destekleyen en önemli yayın 

organıdır. Nitekim gazetenin ilk başyazarı, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’nin 

kurucularından olan Hakkı Baha’dır.259 6 Aralık 1920’de ikinci defa, ünlü gazeteci 

Mümtaz Şükrü’nün idaresi ve başyazarlığında yayın hayatına başlayan gazete, Milli 

Mücadele’yi desteklediği için gerek işgal yönetiminin gerekse de Hürriyet ve İtilaf 

Partisi taraftarlarının saldırılarına maruz kalmış ve nihayetinde gazete kapatılarak, 

Mümtaz Şükrü tutuklanmıştır.260 Yunan işgalinden sonra Mümtaz Şükrü yönetiminde 

yeniden çıkan gazete, Bursa’nın işgal sonrası yayınlanan ilk gazetesidir.261 Barika-i 

İrşad (1908) bu dönemde İttihatçıları destekleyen bir diğer yayın organı olmuştur.262 

1910 yılında yayımlanmaya başlanan Hukuk-ı İbad gazetesi ile 1912-1922 tarihleri 

arasında çıkan Adalet’in Hürriyet ve İtilaf Fırkası taraftarı olduğu anlaşılmaktadır. Aynı 

zamanda Adalet gazetesi Kurtuluş Savaşı boyunca, Kuvayı Milliye karşıtı ve işgal 

kuvvetleriyle işbirliği politikası izlemiştir.263 Bu dönemde İttihad ve Terakki’ye 

muhalefet eden bir başka gazete de daha önce bu bağlamda bahsi geçmiş olan ve bir 

önceki dönemde yayınlanmaya başlanan Murat Emirî’nin Bursa gazetesidir. Mücâhede-i 

                                                
259 Yücel Öztürk, Bursa Basın Tarihi, Bursa, Ekin Basım Yayın Dağıtım, 2012, s.64.  
260 Mümtaz Şükrü Eğilmez, Milli Mücadele’de Bursa, İstanbul, Tercüman Yayıncılık, 1981, s. 114. 
İlknur Kalıpçı, Atatürk Basın ve Bursa, Bursa, 1998, s. 78.  
261 “Kurtuluştan Sonra Bursa’da Yayınlanan İlk Gazete: Ertuğrul”, Bursa Araştırmaları, Hz. Turgay 
Akkuş, sayı: 1, Mayıs 2003, s. 17-18.  
262 Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), s. 171.  
263 “Adalet”, Bursa Ansiklopedisi, s. 31, Öztürk, a.g.e., s. 105-106, Kaplanoğlu, a.e., s.170.  



77 
 

Milliye, Cehd, Yavuz, Müdafâ’a, Yaprak, Telgraf ve Bursa Mecmuası Milli Mücadele 

dönemine kadar yayınlanmış diğer gazetelerdir.264 Bursa Mecmuası, yayınlandığı 

dönemde, Muhittin Baha Pars’ın yönetiminde çıkmış ve daha çok ulema sınıfı tarafından 

kurulmuş olan İslamcı düşünceye sahip Teâli-i İslam Cemiyeti’ni desteklemiştir.265 Milli 

Mücadele döneminde Bursa’da çıkan gazetelerden Yoldaş (1919), Bursa’da çıkan 

sosyalist (Bolşevik) eğilimli ilk gazetedir. Bursa’nın işgaline kadar açık bir şekilde 

Yeşilordu’ya destek vermiştir.266 Bu dönemde Yeşilordu’ya destek veren bir diğer 

gazete de Muhittin Baha Pars’ın çıkardığı Millet Yolu (1920) gazetesidir.267 Gündüz, 

Kafkas, Mücâhede, Kardaş, Kevkep, İntibah, Arkadaş, Hakikat ve İnkılâp bu dönemde 

yeni yayımlanmaya başlanan diğer gazetelerdir.268 

 

II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e dek, Hakkı Baha Pars’ın yönetiminde Genç 

Müslüman (1912-1913), Ciddi Karagöz (1912 - ?), dönemin Bursa’daki en önemli 

Türkçü dergisi olan Kurtuluş Yolları (16 Mayıs 1913 - ?), Mecmua-i Lâne (16 Ocak 

1918 - ?), Lokman Hekim (1919), Pars kardeşlerin en büyüğü ve ünlü bir müzisyen olan 

Mehmet Baha Pars’ın çıkardığı Âlem-i Musikî (1919), Genç Kalemler (1919) ve Yeni 

Hayat (1919) dergileri yayımlanmıştır.269  

 

II. Meşrutiyet döneminde Bursa’da okullaşma faaliyetinin hız kazandığı, 

özellikle rüşdiyelerin belirgin bir biçimde artış gösterdiği görülür. 1903 yılında, kent 

merkezinde 18 olan rüşdiye sayısı 1910 yılında 22’ye yükselmiştir. Ayrıca beş idadide 

                                                
264 Öztürk, a.e., s.63-107. 
265 A.e., s. 107. CHP’nin Bursa’daki en önemli ismi olan Muhittin Baha Bey, Milli Mücadele yıllarında, 
Teâli-i İslam Cemiyeti ile bağlarını koparmış (Kurtuluş Savaşı ve Bolşeviklik tartışmaları yüzünden)  ve 
Yeşilordu Cemiyeti’nin (Bursa’dan Şeyh Servet’le birlikte) en üst düzey yöneticilerinden biri olmuştur. 
Bkz. Akkılıç, Kurtuluş Savaşı’nda Bursa, s. 95.  
266 Kurucusu İbrahim Hilmi, I. Dünya Savaşı’nda Ruslara esir düşmüş, Ekim Devrimi’nden sonra serbest 
kalmış ve Bolşeviklerle ilişkiye geçerek onlardan etkilenmiştir. Bkz. Öztürk, a.e., s. 142. Akkılıç, “Bursa 
Basın Tarihi Üzerine Bir Deneme”, a.g.m., s. 37.  
267 Öztürk, a.e., s. 164. İngiliz raporlarına tehlikeli bir yayın organı olarak geçmiştir. Akkılıç, a.e. 
268 Öztürk, a.e., s.138-199. 
269 A.e., s. 125-133 ve 200-206. Akkılıç bu yayınlara Gündüz, Yeni Bursa ve Çocuk adlı dergileri de ekler. 
Bkz. Akkılıç, a.e. Ayrıca tüm bu dergi ve gazeteler için Yılmaz Akkılıç tarafından hazırlanan Bursa 
Ansiklopedisi’nin ilgili maddelerine bakılabilir. Ayrıca İstanbul merkezli Muhibban dergisi de sahibi 
Hacıbeyzâde Ahmed Muhtar Bursa’ya sürüldüğü için iki sayısını Bursa’da çıkarmıştır. Bu dergi 
Bektaşilerin II. Meşrutiyet’e ve İTC’ye verdiği desteği gözler önüne süren bir yayındır. Bkz. Mustafa 
Kara, “II. Meşrutiyet Döneminde Bektaşîlerin Çıkardığı Bir Dergi: Muhibban”, Bursa Araştırmaları, 
sayı:21, Yaz 2008, s. 26-27.  



78 
 

eğitim sürmektedir.270 II. Meşrutiyet’in ilanı ile birlikte eğitim alanında Bursa’da 

gerçekleşen atılım, inşa ve tamir edilen okulların rakamına da yansımaktadır. Bu 

dönemde 720 yeni okul yapılmış, mevcut okulların birçoğu da tamirden geçirilmiştir. 

Müslümanlar tarafından açılmış özel okulların, yabancı okullarının ve azınlık okullarının 

da hızlı bir gelişim sağladığı görülmektedir.271 Ayrıca Bursa’da II. Meşrutiyet sonrası 

dönemde, bazı öğrencilerin eğitim amacıyla devlet tarafından yurtdışına gönderildikleri 

görülür.272 

 

Matbuat hayatının ve okullaşmanın gelişmesi bu dönemde, yeni kitapçıların 

açılması, daha çok kitap basılması ve 1918’de Milli Kütüphane’nin tamamlanmasıyla 

okuma kültürünün gelişiminde de önemli bir rol oynamıştır.273  

 

Bursa’da II. Meşrutiyet sonrası günlük yaşam da hareketlenmeye başlamıştır. 19. 

y.y.da yaşanan iktisadi ve idari dönüşümlerle yavaş yavaş kabuk değiştirmeye başlayan 

gündelik yaşam örüntüleri, II. Meşrutiyet yıllarından itibaren açık bir şekilde modern 

hayat pratiklerini yansıtmaya başlamıştır. 19. y.y.da kentin en önemli eğlence yeri haline 

gelmiş olan Setbaşı, II. Meşrutiyet’ten sonra büyük gazinoları, Şark ve Sinema Olimpos 

Palas adlı iki sinema salonu, otelleri, mağazaları, farklı kökenden kişilein birarada 

bulunduğu mekânlarıyla “küçük Beyoğlu” görünümü vermektedir.274 İnsanlar 19. y.y.ın 

genel görünümünden farklı olarak gecenin geç saatlerine hatta sabaha dek Ulucami’den 

Setbaşı’na uzanan bölgede yürüyüş ve alışveriş yapmakta, eğlence mekânlarında vakit 

geçirmektedir. De Certeau’nun yürümek fiili ve kentlilik hakkında yaptığı açıklamalarda 

vurgulanan “kenti kullanma”nın II. Meşrutiyet sonrası belirginleştiği ve geliştiği 

söylenebilir.275 

                                                
270 Mefail Hızlı, “Modernleşme Dönemi Bursa’sında Eğitim Öğretim”, Osmanlı Modernleşmesi ve 
Bursa, a.g.e., s. 99. Bu dönemde Bursa’da açılan okulların en önemlilerinden biri 1914 yılında faaliyete 
geçmiş olan Dâru’l Muallimat’tır.  
     Eğitim alanında 1913 tarihli Tedrisat-ı İbtidâiye Kanun-ı Muvakkati son derece önemlidir. Bu kanunla 
ilköğretimin zorunlu ve devlet okullarının parasız olduğu hükme bağlanmıştır. Ayrıca ibtidâi ve rüşdî 
adıyla bilinen okullar da birleştirilerek, Mekatib-i İbtidâye-i Umûmiye adını almışlardır. Bkz. A.e., s. 94.  
271Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926),  s. 163. 
272 1325 Vilayet Zabıtları’ndan aktaran, A.e.  
273 A.e., s. 169.  
274 Mümtaz Şükrü Eğilmez, “1918’de Setbaşı”, Uludağ, sayı: 60-61-62, Haziran-Temmuz-Ağustos 1943, 
s. 45-47. Kaplanoğlu, “Bursa’nın Beyoğlu’su Setbaşı”, a.g.m. 
275 Certeau, a.g.e., s. 194-196. 1911’de Bursa’ya seyahat için gelen Manastırlı Bereketzâde İsmail Hakkı 
“Ulucami’den hükümet dairesine, oradan da Setbaşı semtine uzanan caddedeki kahvehanelerle, şerbetçi, 



79 
 

 

 Setbaşı’nın “küçük Beyoğlu” görünümünü pekiştiren unsurlardan biri de bu 

bölgedeki konsolosluklardır. 19. y.y.da gelişen sanayi ve ticaret hayatının bir neticesi 

olarak yabancı konsolosluklar Bursa’da yoğunlaşmaya başlamıştır. 1909 yılında 

Bursa’da İran, Fransa, Almanya, Avusturya-Macaristan, Rusya, İngiltere, İtalya, 

Yunanistan, Belçika ve İspanya Konsoloslukları bulunmaktadır.276 

 

1.4.3. Cumhuriyet Dönemi Bursası (1923 – 1950)  

 

1.4.3.1. Değişen Merkez ve Bursa 

 

Türkiye’nin Tanzimat’la birlikte olgunlaşmaya başlayan modernleşme sürecini, 

1876’da I. Meşrutiyet’in ilanı ile siyasal demokratikleşme süreci takip etmiştir. 

Cumhuriyet’in miras aldığı modernleşme ve demokratikleşmede bu ilk iki sürecin önemi 

büyüktür. Fakat Cumhuriyet kadrolarının yansıttığı temel anlayış ve davranış biçiminde 

ise, 30 yıllık istibdat rejimine karşı mücadele eden ve II. Meşrutiyet’in ilanını sağlayan 

Jön Türklerin damgası vardır. Bununla birlikte her ne kadar kurucu kadrosu Jön Türk 

geleneğinin bir parçası olsa da Cumhuriyet’in bu süreklilik içinde önemli bir kırılmayı 

temsil ettiği söylenebilir. Bu kırılmanın en büyük sebebi, şüphesiz öncüllerinden farklı 

olarak Kemalist Devrim’in projesini ulus-devlet perspektifi üzerinden 

konumlandırmasıdır. İkinci sebep, bu projenin radikal bir modernleşme anlayışını 

yansıtmasıdır. Nitekim bu anlayış, Osmanlı – İslam geleneğinin önemli bir ölçüde 

reddiyesi hatta ötekileştirilmesi üzerinden gerçekleşen, dinin toplumsal hayatta oynadığı 

rolü, yurttaşın devlete sadakatine ve “makbul” yurttaşın ahlaki değer sistemine belirli 

katkılar noktasında minimalleştiren militan laiklik içinde belirir. Bu iki sebep kadar 

olmasa da, var olan kırılmayı destekleyen diğer etkenler içinde otoriter tek parti 

rejiminin, kitle mobilizasyonu ve kitleleri siyasallaştırma tercihlerinde bulunmayarak, 

“medenileştirme” misyonunu, toplumsal mühendislik projesi olarak daha ziyade kitleleri 

                                                                                                                                           
dondurmacı dükkânları, geceleri üç - üç buçuğa kadar açık olduğu gibi, gecenin o vaktinde de buralara alış 
veriş için gelip gidenler eksik olmazdı” der. Bkz. Manastırlı Bereketzâde İsmail Hakkı, “Bursa Hatırası”, 
Sırat-ı Müstakim, sayı: 153, Temmuz – Ağustos 1911, s. 354-356’dan aktaran Mefail Hızlı, “Manastırlı 
Bereketzâde İsmail Hakkı’nın Bursa Hatırası”, Bursa Araştırmaları, sayı: 12, Bahar 2006, s. 34. 
276 Akkılıç, “Bursa Ekonomisinin Tarihsel Gelişimi”, a.g.m., s. 64.  



80 
 

apolitik bir konum içinde tutmaya çalışması ve tepeden inmeci bir tarzla projesini 

uygulamaya sokmasıdır. Oysaki Kurtuluş Savaşı yıllarında Müdafaa-i Hukuk 

Cemiyetleri ile Kuvayı Milliye örgütlenmeleri gibi aygıtlar aracılığıyla taşrada kitleleri, 

Milli Mücadele yönünde mobilize etmeye çalışan ve bunda önemli derecede başarılı 

olan Kemalistler, Kurtuluş Savaşı’nın neticelenmesinin ardından, hızlı bir modernleşme 

süreci uğruna, kitlelerin politik ve sosyal örgütlenmelerinin önüne set çekmiştir. Bu 

süreç, Linz’in “postindependence mobilizational authoritarian regimes (kurtuluş sonrası 

seferberedici otoriter rejimler)” sınıflandırmasına son derece uyar. Kurtuluşun ardından, 

kitle mobilizasyonu durdurulmuş, modernleştirmeci otoriter tek parti yönetimi yapısı 

kurulmuştur.277 Ayrıca, İTF’nin de bir “Milli İktisat Programı” olmasına rağmen, 

1930’lardaki devletçilik uygulamaları da Kemalist Devrim’in, Türkiye’de sağladığı 

kırılmalardan biri olarak görülebilir. Elbette tüm bu süreç içinde Kemalist Devrim’in 

yekpare bir hat izlemediği, çeşitli olayların da etkisiyle, stratejisinde olmasa da izlediği 

taktiklerde önemli değişikliklere gittiği söylenebilir.  

 

Cumhuriyet’in kurulması ile birlikte modernleşme projesindeki kırılma, ulus-

devlet bağlamında mekân organizasyonunda da önemli bir niteliksel değişikliğini 

beraberinde getirir. İmparatorluk bakiyesinden, elde kalan toprakların bir ulus-devlet 

coğrafyası olarak örgütlenmesi başlı başına büyük bir değişimdir. Üstelik bu süreç İlhan 

Tekeli’nin de belirttiği gibi Avrupa’da, küçük alanlardaki feodal kimliklerin aşılarak bir 

ulus kimliğinin oluşturulmasıyla, daha büyük mekânsal alanda bütünlük sağlama 

noktasında değil de, parçalanma olgusu altında ulus-devletin kurulması süreci ile karşı 

karşıya kalındığı için, ulus inşası ve bilinci devleti kuranlarca bir misyon anlayışı içinde 

gerçekleşmiştir.278 Bu çerçevede ulus-devlet yapısının devlet-ulus olarak tersinden 

okunabilecek bir tarihsellik içinde geliştiği söylenebilir.279 “Devlet-ulus” süreci, siyasal 

merkezin değişiminden başlayarak çeşitli noktalarda, ulusun mekânsal örgütlenmesinde 

belirleyici bir rol oynamıştır.   

 

                                                
277 Juan J. Linz, Totalitarian and Authoritarian Regimes, Boulder (USA) and London, Lynne Rienner 
Publisher, 2000, s. 231.  
278 İlhan Tekeli, “Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Kentsel Gelişme ve Kent Planlaması”, 75 Yılda 
Değişen Kent ve Mimarlık, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, Edt. Yıldız Sey, Eylül 1998, s. 4.  
279 Süleyman Seyfi Öğün, “Hâkim Millet Kodunun Dönüşümü”,  Türkiye’de Politik Değişim ve 
Modernleşme, a.g.e., s. 234.  Hikmet Gökalp,  Devlet-Ulus, İstanbul, Kaynak Yayınları, 1998. 



81 
 

Ulus-devletin kuruluş süreci içinde Ankara’nın başkent yapılması, merkez-taşra 

ilişkilerini yeni baştan biçimlendiren en önemli olaylardan birisidir. Merkezin değişimi, 

beraberinde taşrayı yeni merkeze göre konumlandıran mekânsal-ideolojik bir çerçeve 

oluşturmuştur. Ulusun, yozlaştırıcı kozmopolit etkilerden uzak, memleket toprağının; 

ulusun ve ulus-devletin fiziki olduğu kadar ruhsal güçlerinin de kaynağı olarak ele alınıp 

sunulacağı280 bir çerçevede yeni bir merkez tarafından idare olunması düşünülmüştür. 

Ankara, milli mücadelenin merkezi olarak, “ulusun memleket toprağının bağrından 

yeniden doğduğu” bir mekânı aynı zamanda da modern tahayyülün,  büyük bir inşa 

faaliyeti neticesinde bütün ülkeye merkezî olarak sunulacak bir modern kentleşme 

projesinin uygulanabilirliğinin en müsait yeri olarak başkent yapılmıştır. Ulusçuluk ve 

modernleşme itkisi Ankara’nın başkent yapılmasının başlıca nedenleridir. Yeni 

başkentin, “demir ağlarla” yurt sathına bağlanması da Kemalizm’in, merkez-taşra 

bağlamında ele alınabilecek ve ulusal pazarı, ülkenin başkentiyle bütünleştirecek bir 

diğer mekân stratejisidir.281   

 

Funda Şenol Cantek’e göre, akslar, eksenler ve merkezlerle belirlenen modern 

kent planı, modern ulus devletin söylemsel inşasının fiziksel veçhesini oluşturur ve 

kendisine laboratuar olarak ulus-devletin başkentini seçer.282 Tüm ülkeye örnek modern 

başkentin inşası, aynı zamanda yeni rejim için bir prestij meselesidir. Ankara’da 

sağlanacak olan başarı, yeni rejimin siyasetinin doğruluğunun ve başarısının bir kanıt 

olarak sunulacaktır.283   

 

Ankara’nın yeniden inşasının, bir “yaratıcı yıkım süreci” olduğu, bizzat kurucu 

seçkinler tarafından da belirtilecektir.284 Bu açıdan Ankara’nın tam bir şantiye alanına 

                                                
280 Jan Penrose, “Nations, States and Homelands: Territory and Territoriality in Nationalist Thougt”, 
Nation and Nationalism 8, no: 3, 2002, s.279. 
281 Tekeli, a.g.m., s.5.  
282 L. Funda Şenol Cantek, “Yaban”lar ve Yerliler: Başkent Olma Sürecinde Ankara, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2. b.s., 2011, s. 20-21.  
283 Yıldız Sey, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Mimarlık ve Yapı Üretimi”, 75 Yılda Değişen Kent 
ve Mimarlık, a.g.e., s. 26.  
284 “…yeniyi bir düzüye daha yeni ve güzel yapmak, eskiyi hiç acımadan yıkmak ve düzeltmek” Falih 
Rıfkı Atay, “Ankara Sokaklarında, Ulus, 21 Mayıs 1935 den aktaran F. Cantek, a.g.e.,s. 106. “…imar 
inkılaba benzer. Dikeceği fidanın temiz havasını hazırlamadan, kök vereceği sahayı kötü ottan ve tereddî 
etmiş topraktan temizlemeden, eserini zamana emanet edemez” Burhan Asaf, Hâkimiyet-i Milliye, 10 
Eylül 1929’dan aktaran a.e.  



82 
 

döndüğü ve iktidarın büyük meblağlar sarf etmekten kaçınmadığı görülebilir.285 Her ne 

kadar Ankara’da uygulanan kent planları, özellikle de toplumsal hafızanın yeniden 

kurgulanması açısından kent meydanı ve kent merkezinin tasarımı286 tüm ülkeye örnek 

olarak sunulsa da287, Cumhuriyet döneminde İstanbul ve Anadolu’da yapı yatırımlarının 

hemen hemen durması nedeniyle beklenen sonuç alınmamıştır.288  

 

Bu yaratıcı yıkım süreci Michel de Certeau’nın kenti tanımlayan operasyonlar 

arasında saydığı “geleneklerin ele avuca sığmaz ve inatçı direnişlerine karşı 

zamansızlığın ve senkronik bir sistemin idamesini sağlamak” olarak tanımladığı süreç 

bağlamında da okunabilir. Certeau’nun vurgusu, başta mekân ve hafıza üzerinden, 

kentin yeniden üretimini ve bu sırada gelenekselliğin silinip, bir toplum mühendisliği 

ürünü olarak geleneğin icadı’na yönelik uygulamalarla289, makro planda unutturma ve 

hatırlatma eylemi üzerinden, mekân ile kişiler arasındaki bilişsel ilişkiye dayalı bir 

kimlik yaratma, mikro planda da gündelik yaşamın, özellikle aşağı sınıfların 

görenekler290 ve taktikleriyle bir direniş yaratmalarını engelleme çabası üzerine oturur. 

Özellikle kültürel alana müdahaleci yaklaşımlarla, yeni bir insan tipi yaratmaya çalışan 

rejimlerin kent ve mekân politikalarında bu unsur son derece öne çıkar. Pierre Nora, 

“süreklilik duygusunun kökü mekândadır”291 der.  Mekânsal değişim ve belirli bir kültür 

politikası dahilinde kentin dokusuna yönelik yapılan müdahaleler, yeni bir tarih bilinci, 

politik kimlik inşası ve mekân üzerinden kolektif hafızayı yeniden kurmakla, aidiyet 

                                                
285 Sey, a.g.m. 
286 İnci Yalım, “Ulus Devletin Kamusal Alanda Meşruiyet Aracı: Toplumsal Belleğin Ulus Meydanı 
Üzerinden Kurgulanma Çabası”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal 
Yüzleri, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. Güven Arif Sargın, 2002, s. 181- 214.  
287 F. Cantek, a.g.m., s. 42. Tekeli, a.g.e., s. 6.  
288 Afife Batur, “1925-1950 Döneminde Türkiye Mimarlığı”, 75 Yılda Değişen Kent ve Mimarlık, a.g.e., 
s. 210. Sey, a.g.m., s. 27.  
289 Eric Hobsbawm’a göre “‘gelenek’i (tradition), ‘geleneksel’ denen toplumlara hâkim olan ‘görenek’ten 
(custom) açıkça ayırmalıyız. İcad edilmiş olanları dâhil olmak üzere bütün ‘gelenekler’in amacı ve 
özelliği, değişmezliktir. Gönderme yaptıkları gerçek ya da icat edilmiş geçmiş, tekrar gibi, sabit (norm 
olarak formalize edilmiş) pratiklere dayanır. Geleneksel toplumlardaki ‘görenekler’se, hem motor hem de 
tekerlek olmak gibi çifte bir işlev görürler. Görenekler, belli bir noktaya kadar, yeniliğe ve değişime engel 
olmazlar; yine de değişimin önceki göreneklerle uyumlu olması, hatta özdeş görünmesi gerekliliği, gelişim 
sürecine ciddi sınırlamalar getirecektir.” b.k.z. Eric Hobsbawm, “Giriş: Gelenekleri İcat Etmek”, 
Geleneğin İcadı, der. Eric Hobsbawm – Terence Ranger, İstanbul, Agora Yayınları, Çev. Mehmet Murat 
Şahin, Eylül 2006, s. 3.  
290 Gündelik yaşam pratikleri içinde göreneğin bir direniş olarak kullanılması için b.k.z. E.P.Thompson, 
Avam ve Görenek, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Uygur Kocabaşoğlu, 2006. 
291 Nora, a.g.e., s. 14  



83 
 

duygusu üzerinde bilişsel tasarrufların önünü açar.292 Böylelikle mekân-zaman ilişkisi 

yeniden kurgulanarak, özellikle gelenekselliğin gündelik yaşam içinde direnç noktaları 

yaratabildiği kentlerde, “muaayen bir çağa ait olma keyfiyeti”293 bir yaşam pratiği 

içinden gözlenebilir olmaktan çıkarak, tarihe eklemlenmek suretiyle294, elde kalan ama 

artık gündelik hayatın içinde yer almayan, dondurulmuş birer nesne gibi zaman karşında 

konumlandırılır. Ulus-hafızayı, tarihe gönderme yapan anıtsal binalar üzerinden inşa 

etme süreci ise Nora’nın tabiriyle “bir doğuş değildir, artık olmadığımız şeyin ışığında 

ne olduğumuzun açıklanışıdır.”295 Bütün bu süreçten beklenen, Sarıbay’ın cümleleriyle 

“kentin çelişkisiz, düzçizgisel bir şekilde Aydınlanmanın, dolayısıyla modernitenin 

kalesi olarak tahkimi” olarak özetlenebilir.296 

 

Cumhuriyet’in ulus miti çerçevesinde kentsel mekâna yönelik politikaları mimari 

üslup açısından üç ayrı dönemde incelenebilir. Bu dönemlerin her biri, yeni rejimin ulus-

kurma tercihleri ile Batı’da her biri belirli bir ideolojik tercihin ürünü olan yeni mimarlık 

akımlarının senkronizasyonudur. 1931 yılına kadar, II. Meşrutiyet döneminden 

devralınan I. Ulusal Mimarlık Akımı çerçevesinde eserler verilmiş ve başta Ankara 

olmak üzere diğer kent merkezlerinin yeniden dizaynında yeni rejimin resmi mimari 

üslubu olarak benimsenmiştir. Klasik Osmanlı mimarisinden alınan dekoratif unsurların 

yeni inşa teknikleri ile birleştirilmesinden oluşan bu eklektik “Osmanlı 

canlandırmacılığı”, Osmanlı mimarlarının İmaratorluktaki kozmopolit üsluplar 

karşısındaki vatansever tepkilerinin bir ürünü olarak doğmuştur.297 Osmanlı-İslam 

medeniyetine ait güçlü bir reddiyenin gerçekleştiği Cumhuriyet döneminin bu safhasında 

“Osmanlı canlandırmacılığı” olarak nitelenen bu mimari üslubun kabul görmesinin 

başlıca nedeni, form ve motiflerin İslam’a ya da İmparatorluğa değil, “Türklük”e ait 

kültürel anlamlarla yüklenmesiydi.298 Nitekim başta Mimar Sinan olmak üzere, Osmanlı 

                                                
292 Certeau’ya göre “ “Aidiyet”, mekânın zamana karşı zaferidir”. B.k.z. Certeau, a.g.e., s. 54.  
293 Özellikle Bergsoncu felsefenin takipçileri, zaman ve mekân arasındaki ilişkiyi kentler üzerinden 
tartışırken bu boyuta dikkat çekerler. Ahmet Hamdi Tanpınar’ın  Beş Şehir’inde bu bakış açısı neredeyse 
her sayfaya sinmiş durumdadır. B.k.z. Ahmet Hamdi Tanpınar, Beş Şehir, İstanbul, Dergâh Yayınları, 29. 
bs., Ekim 2011.  
294 Hafıza ve tarih ilişkisinin mekân boyutu için b.k.z. Nora, a.g.e., s. 19.  
295 A.e., s. 30.  
296 Sarıbay, Kamusal Alan, Diyalojik Demokrasi, Sivil İtiraz, s. 86.  
297 Sibel Bozdoğan, Modernizm ve Ulusun ve İnşası: Erken Cumhuriyet Türkiyesi’nde Mimari 
Kültür, İstanbul, Metis Yayınları, Çev. Tuncay Birkan, 2002, s. 31 ve 35.  
298 A.e., s. 34.  



84 
 

Klasiğinin dehaları seçmeci yakınlıkla emperyal mirastan koparılarak 

“Türkleştirilmiş”lerdir. I. Ulusal Mimari Akımı’nın, 1930’lu yıllarla birlikte yeniden 

biçimlenecek kültür politikaları ve milli dil-tarih-coğrafya çalışmalarına kadar 

Cumhuriyet’in resmi mimari üslubu olması bu sayede mümkün olmuştur. 1931 yılı ile 

birlikte ise “Modern Mimari” resmi üslup olarak benimsendi. 1928 yılında Latin 

alfabesine geçişle birlikte “eski”nin görünürlüğüne büyük bir darbe vurulup, toplumsal 

hafızaya yönelik ciddi bir müdahalede bulunulurken, “Modern Mimari” ile de Osmanlı 

mimarisine ait form ve motifler aynı hafıza siyasetinin ve medeniyet tercihinin parçası 

olarak reddedilmişlerdir. “Ankara kübiği” olarak adlandırılan yeni üslubun gayesi estetik 

bir form kaygısından ziyade “eski ne değilse o olmak” bağlamında tartışılabilir.299 

Süslerden arındırılmış, düz çatılı, betonarme, kübik ve rasyonal bir mimari üslubu olan 

“Modern Mimari”nin en büyük sorunu en az “eski” kadar Cumhuriyetin siyasal 

elitlerinin mesafeli yaklaştıkları “uluslar arası” bir form iddiasında olmasıdır. Bu sorun 

“modern”in Türk toplumuna içkin bir değer olarak Osmanlı-İslam medeniyet dairesi 

içinde “unutturulmuş” olduğu savıyla çözülmüş ve “Modern Mimari” ulusala 

eklemlenmiştir.300 Mustafa Kemal’in vefatının ardından “Modern Mimari”ye getirdiği 

kişiliksiz ve gayrı milli eleştirileri ile öne çıkan, gerek Avrupa’da romantizmden 

esimlenen milliyetçi mimarların etkisi gerekse de 1930’lu yılların dil-tarih-coğrafya 

çalışmaları ile Eski Anadolu Medeniyetleri ve Anadolu Türkleri’nin arasında bağ kuran 

tarih tezleriyle uyumlu olarak “Milli Mimari” ya da “II. Ulusal Mimarlık Akımı” adı 

verilen yeni bir mimari üslup 1930-1950 yılları arasında hakim olmuştur. Sibel 

Bozdoğan’a göre: 

 
 “Böylelikle “nasıl daha önce “Yeni Mimari”yi Kemalist inkılabın bir ifadesi olarak 

benimsemişlerse, şimdi de Kemalizmin, Türklerin tarihsel köklerini ortaya çıkarma 

programını temsil edebilecek bir “milli mimari” kurma  çağrısında bulunuyorlardı. Yeni 

mimari yeni ulusun geleceğe yönelik özlemlerini cisimleştirirken, milli mimari ulus için 

kökleri derinlerde yatan tarihsel bir kimlik inşa etme arzusundan doğmuştu.”301 

 

                                                
299 A.e., s. 90.  
300 A.e., s. 125.  
301 A.e., s. 261.  



85 
 

Bursa’da bu üç mimari akımın etkisiyle çeşitli inşa faaliyetleri 

gerçekleştirilmiştir. Fakat kent, Ankara örneğinde olduğu gibi yeni baştan inşa 

edilmemiştir. Bursa’da “yaratıcı yıkım süreci”, Ahmed Vefik Paşa’nın valiliği 

döneminde gerçekleştirilmiş, Bursa kenti temel akslarına bu dönemde kavuşmuştur. 

Cumhuriyet idaresi, Ankara ile mukayese edilemeyecek bir modern kent mirasını 

Bursa’da devralmıştır. Ankara’nın, başkent olmasıyla birlikte, “yaratıcı yıkım süreci”ne 

tabi tutulmasında kentin bu eyleme müsaitliği son derece önemlidir. Nitekim F. Cantek 

de Ankara’nın, İstanbul, İzmir, Bursa gibi oturmuş bir kent kültürü ve ekonomisi 

olmadığı için, Kemalist rejimin kent politikasının hayata geçirilmesi açısından uygun bir 

yer olduğunu belirtir.302 Buna karşın Cumhuriyet, Ankara dışında kalan birçok ilden 

farklı olarak Bursa’da yapı yatırımları gerçekleştirmiştir. Fakat burada “yaratıcı yıkım”ı 

sağlayan Ahmet Vefik Paşa örneğinde olduğu gibi devlet ricali değil, yangınlar 

olmuştur. Bursa’nın en gösterişli ve büyük binası olan valilik binasının bir yangın 

neticesinde küle dönmesi, yeni yapı yatırımlarını mecbur kılmıştır. Bu yatırımlar 

yapılırken, Ahmet Vefik Paşa döneminde dizayn edilen yeni kent merkezi olduğu gibi 

korunmuş, farklı bir merkez bölgesi seçilmemiştir. Oysaki Bursa’dan farklı olarak, 

Osmay’ın belirttiğine göre, Ankara ve İstanbul’da Cumhuriyet’le birlikte, kent 

merkezlerinde yaşanan dönüşüm, merkez aksın başka bir bölgeye taşınmasını da 

beraberinde getirmiştir.303 Bu açıdan Cumhuriyet’in, Osmanlı İmparatorluğu’ndan 

devralınan modern kent mirası üzerinden hareket ettiği söylenebilir.304 Valilik binasının 

yıkıldığı yere, 1926 yılında yeni bir valilik binası, adliye, defterdarlık inşa edilmiştir. 

Her üç bina da I. Ulusal Mimarlık Akımı’nın üslubuyla yapılmıştır. Nitekim Valilik 

binasının mimarının Kemaleddin Bey olduğu kesindir, diğer iki binanın da mimarının 

Kemaleddin Bey olduğu genel kanıdır. İnşaatlar ise Ekrem Hakkı Ayverdi tarafından 

                                                
302 Cantek, a.g.m., s. 42.  Ankara ile Bursa’nın gelişimi mukayese edildiğinde, 19. y.y.dan Cumhuriyet’ 
uzanan süreçte, bazı benzerlikler tespit edebilmekle birlikte, sanayi, modern gündelik yaşam, modern 
kentleşme gibi birçok alanda Bursa ve Ankara’nın farklı tarihsel tecrübelerden geçtiği, bu yüzden de 
Ankara’da uygulanan kentleşme planı ve modellerinin Bursa’da birebir uygulanmasının zorluğu aşikardır.  
Mukayese için bkz. Zeliha Etöz, “19. y.y. Ankara’sında Mahalleler ve Gündelik Yaşam”, Sanki Viran 
Ankara, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. Funda Şenol Cantek, 2006, s. 11-41.  
303 Sevin Osmay, “1923’ten Bugüne Kent Merkezlerinin Dönüşümü”, 75 Yılda Değişen Kent ve 
Mimarlık, a.g.m., s. 141-142.  
304 Yine de Ankara’da olduğu gibi Bursa’ya yönelik de kent planları yapılmıştır. Bu planlar ana aksları 
değiştirmek üzerine değil, daha çok Bursa’da yeni açılacak olan yolları belirlemek için yapılmıştır. 
Bunlardan ilki Karl Lörcher tarafından hazırlanan “1924 Planı”, diğeri ise Henri Prost tarafından 
hazırlanan “1940 Planı”dır. Bu planlar için bkz. Önder Batkan, “Bursa’da Kentsel Gelişim ve Planlama 
Süreci”, Bir Masaldı Bursa, s. 247-259.  



86 
 

yapılmıştır.305 Bu üç binanın çevrelediği Cumhuriyet Meydanı’na 1931 yılında Nejat 

Sirel’in hazırladığı Atatürk anıtı yerleştirilmiştir. Anıtın karşı tarafına da “Modern 

Mimarlık” üslubuyla Münevver Belen tarafından 1938-1940 yıllarında Halkevi ve CHP 

il başkanlığı binası inşa edilmiştir.306 Fakat Belen’in projesinde bina, “Modern 

Mimarlık” üslubuna uygun olarak düz çatılı çizilmesine rağmen, teknik sorunlar 

nedeniyle eğik kiremitle örülmüştür.307 Valilik, defterdalık ve adliye binalarında da eğik 

kiremitler kullanıldığı ve tüm bu binalar beyaz renge boyandığı için I. Ulusal Mimari 

Akımı’nın karşısında “Modern Mimari” üslubu ile yapılmış bu bina çok ayrıksı 

durmamaktadır. Atatürk Heykeli çevresinde kümelenmiş bu kamu binalarının da 

bulunduğu Cumhuriyet Meydanı, Cumhuriyet Bursası’nın en önemli hafıza mekânıdır. 

Milli bayramların da kutlama merkezi olan bu meydan, uzun yıllar Bursalıların kent 

hatırası fotoğrafları çektirdiği bir mekân olmuştur.308 Yine Cumhuriyet Alanı’nın 

bulunduğu bu merkeze Atatürk Caddesi adı verilmesi, Ankara kaynaklı kent merkezi 

dizaynının Bursa’daki yansımasıdır.309 

 

Bursa’da Cumhuriyet dönemi mimari üsluplarının görünür olduğu diğer önemli 

kamusal yapılar 1930-1932 yılları arasında Giulio Mogneri ve Hüsnü Tümer’in “Modern 

Mimari” üslubuyla inşa ettikleri Çekirge yolu üzerindeki Çelik Palas Oteli, Bohemya 

kübiği olarak bilinen modern üslupla Arif Hikmet Koyunoğlu’nun 1938 yılında inşa 

ettiği Atatürk Caddesi’ndeki Tayyare Sineması, 1948 yılında Emin Onat tarafından II. 

Ulusal Mimarlık Akımı üslubunda yapılan Atatürk Caddesi’nde yer alan Emlak Bankası 

                                                
305 Neslihan Türkün Dostoğlu, “Bursa Kent Müzesi: Yaşayan Kent, Yaşayan Müze”, 
http://www.mimarlikdergisi.com/index.cfm?sayfa=mimarlik&DergiSayi=29&RecID=411.  
306 Cumhuriyet Meydanı için bkz. Mine Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi, Bursa, Nilüfer – 
Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 2011, s. 74-78. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa 
(1876 – 1926), s. 268.  Halkevi binası ile CHP il merkezi aynı yapı kompleksi içindedir. Nitekim Halkevi 
binalarının, CHP il merkezleri ile aynı binada bulunmaları, halkevlerinin Cumhuriyet Meydanlarında yer 
alması bütün ülke sathından benzerlik gösterir. Elbette bu bilinçli bir tercihtir. Neşe Yeşilkaya’nın da 
belirttiği gibi, “yeni siyasi erk, iktidarın damgasını Cumhuriyet Meydanları ile kent mekânına vururken, 
halkevleri de bu yeni kent merkezini tanımlayan yapılardan biridir.” Bu konuda bkz. Neşe G. Yeşilkaya, 
Halkevleri: İdeoloji ve Mimarlık, İstanbul, İletişim Yayınları, 1999, s. s. 141-142.  
307 Bozdoğan, a.g.e., s. 112.  
308 Heykel önünde çekilen fotoğraflardan oluşan büyük bir sergi 2009 yılında Bursa Kent Müzesi 
tarafından açılmış ve bu sergi kataloğu bir kitap olarak 2010 yılında Bursa Büyükşehir Belediyesi 
tarafından bastırılmıştır.  
309 Bu benzerlik için bkz. Bülent Batuman, “Mekân, Kimlik ve Sosyal Çatışma: Cumhuriyet’in Kamusal 
Mekânı Olarak Kızılay Meydanı”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal 
Yüzleri, a.g.e., s. 43. Eski adı Saray Caddesi olan Atatürk Caddesi’nin adı, soyadı kanununa kadar Gazi 
Paşa Caddesi olarak kullanılmıştır.  

http://www.mimarlikdergisi.com/index.cfm?sayfa=mimarlik&DergiSayi=29&RecID=411


87 
 

binası ve 1950 yılında A. Hikmet Holtay tarafından Atatürk Caddesi’nde II. Ulusal 

Mimarlık Akımı çerçevesinde, pencere kemerlerinde ise I. Ulusal Mimarlık Akımı’na da 

atıflar yapılarak inşa edilen İş Bankası binası sayılılabilir.310  

 

Bursa’da Cumhuriyet döneminde yapılan bir diğer önemli inşa faaliyeti ise 

Atatürk Stadyumu’dur. 1936’da Ankara’da 19 Mayıs Stadyumu’nun açılması, yeni 

rejimin beden politikaları ve törenselliği açısından son derece önemlidir.311 “Gürbüz ve 

Yavuz evlatlar”ın312 yetişeceği bu stadyum, “yeni zamanların sıhhat ve kuvvet mebdei” 

olarak, 1930’lu yılların Avrupa’sında yükselen milliyetçiliğin, gençlik ve beden temalı 

algısıyla uyum içindedir. Ankara’nın kentsel dokusuna yerleşen bu mabet, Bursa’ya da 

örnek olmuş ve 19 Mayıs Stadyumu ile Hipodromu’nun mimarı Viyenti Viyolo’nun 

planı esas alınarak, 1938 yılında çalışmalara başlanmış, fakat II. Dünya Savaşı’nın 

neden olduğu maddi sorunlar nedeniyle proje gerçekleşememiştir.313 Nihayet 1945’te 

Haşim İşcan’ın Bursa Valisi olması ile yeniden başlanan proje tamamlanarak 1948 

yılında görkemli bir şölenle açılmıştır.314  

 

1930’lu yıllarla birlikte devletçilik politikasının izlenmeye başlanması, taşrada, 

devlet eliyle inşa edilen fabrikaların kent dokusunda yerini almasını sağlamıştır. 

Bursa’da Cumhuriyet döneminde yapılan en büyük yatırım olan “Bursa Merinos 

Fabrikası”nın temeli 1935 yılında İsmet İnönü tarafından atılmış ve 2 Şubat 1938 yılında 

                                                
310 Bkz. Timur Kaprol, “Cumhuriyet Sonrası 1930-1950 Yılları Arasında Bursa’da Mimari Gelişim”, 
Uludağ Üniversitesi Mühendislik-Mimarlık Fakültesi Dergisi, cilt 7, sayı 1, 2002, s. 176-183. Neslihan 
Türkün Dostoğlu (Hzr.), Bursa Kültür Varlıkları Envanteri: Anıtsal Eserler, Bursa, Bursa Büyükşehir 
Belediyesi Yayınları, 2011, s. 271 ve 277. 1934 Bursa Yıllığı’nda Atatürk Anıtı, Valilik, Adliye, 
Defterdarlık binaları ve ve Tayyare sinemasında dâhil edildiği “büyük mebani ve umuma mahsus mebani” 
başlığı altında, Posta ve Telgraf, Hapishane-i Umumî, Uludağ oteli, askeri kaplıca hamam ve oteli inşa 
edildiği, Çekirgedeki askerî hastaneye modern tarzda hidroterapi ve fizikoterapi dairelerinin ilâve edildiği 
bilgilerini verir. Bkz. 1934 Bursa Yıllığı, s. 36-37.  
311 15 Aralık 1936’da açılan 19 Mayıs Stadyumu ve rejimin beden politikaları için bkz. Korkmaz Alemdar, 
“Yeni Zamanların Sıhhat ve Kuvvet Mebdei Olarak Stadyum: Ankara 19 Mayıs Stadyumu’nun Açılış 
Hikâyesi”, Futbol ve Kültürü: Takımlar, Taraftarlar, Endüstri, Efsaneler, İstanbul, İletişim Yayınları, 
Der. Roman Horak – Wolfgang Reiter – Tanıl Bora, 4. b.s., 2004,  s. 115-122. 
312 Cumhuriyet döneminde sporun biyo-politik işlevi için bkz. Yiğit Akın, Gürbüz ve Yavuz Evlatlar: 
Erken Cumhuriyet'te Beden Terbiyesi ve Spor, İstanbul, İletişim Yayınları, Eylül 2004.  
313 İsmail Kemankaş, Osmanlı’dan Günümüze Bursa’da Spor, Bursa, Bursa Kültür AŞ., 2010, s. 136. 
314 A.e., s. 140.  Cumhuriyet’in ilanından sonra ve Atatürk Stadyumunun inşasından önce Bursa’da küçük 
bir stadyum daha yapıldığını 1934 Bursa Yıllığı’ndan öğrenmekteyiz: “Cumhuriyetten sonra şehirde garbi 
şimâli eteklerinde Çekirge ile nefsî Bursa arasında şose kenarında methali olan takriben 2 hektarlık bir 
mahalde derununda betonarme 300 kişi istiap edecek bir tiribün ile stadyum sahası vardır”. Bursa Yıllığı, 
s. 41.  



88 
 

Mustafa Kemal tarafından açılmıştır. Bursa Merinos Fabrikası’nın idare binaları 

“Modern Mimari” üslubunun tipik örneğidir.315 Bursa merkez sınırları içinde olmasa da, 

Bursa’ya yakın ilçelerden olan Gemlik’te de 1 Şubat 1938’de, Türkiye’nin en önemli 

sanayi yapılarından biri olan “Gemlik Sunğipek Fabrikası”nın açılışı yapılmıştır.316  

 

 Bursa’da 1923 – 1950 arası kent politikasında Ahmed Vefik Paşa’nın genel 

hatlarını belirlemiş olduğu yapının çok fazla dışına çıkıldığı söylenemez. Zarurî kamu 

binaları ve Tayyare sineması dışında 1935 yılına kadar büyük inşa faaliyetlerinin 

olmadığı göze çarpar. Üstelik Tanzimat’tan itibaren devralınan Bursa’nın doğu ve 

batısında sıralanmış filatür fabrikalarının, savaş koşulları, gayrimüslim nüfusun göçe 

tabi tutulması gibi sebeplerle metruk birer yapı haline gelmeleri kent dokusunda göze 

çarpan değişikliklerden biridir. Cumhuriyet döneminde her ne kadar “yaratıcı yıkım” 

sürecinden bahsedilemese de, tekke, zaviye ve türbelerin kapatılması ile “yıkım” çoğu 

kez zamana bırakılmıştır. Ancak ileriki bölümlerde ayrıntılı olarak yer verilecek olan 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu gibi sivil inisiyatifler sayesinde tarihi Bursa’nın 

tamamen yıkılması bir ölçüde engellenebilmiştir. Kentin geleneksel mimari dokusunun 

kayıt altına alınmasında Bursa’da bu tezde incelenen aydınların yazılı çalışmaları ile bu 

aydınların yakın dostu olan, ordinaryüs tıp profesörü olmanın yanı sıra büyük bir 

sanatkâr olan Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri ve bu kapsamda neredeyse Bursa’nın 

kentsel-mimari dokusunun ayrıntılı bir albümü gibi hazırladığı suluboya çizimleri büyük 

katkı sağlamıştır.317 Ayrıca Fransız akademisyen, 1930-1941 ve 1945-1956 yılları 

arasında Fransız Anadolu Araştırmaları Enstitüsü’nün yöneticisi olan, arkeolog ve 

mimar Albert Gabriel 1926-1940 yılları arasında röleve çalışmaları yapmak için 

Bursa’ya gelmiş ve kendisine Türk Milli Eğitim Bakanlığı’nın görevlendirdiği Türk 

mimarlarla birlikte birçok eserin röleve çalışmasını yapmıştır.318   

                                                
315 Kaprol, a.g.m., s. 183.  
316 Bursa’nın toplumsal yaşamına bütün veçheleri ile damgasını vurmuş olan Merinos’un açılış sürecine 
ilişkin olarak bkz. Musa Ataş, Bursa Klavuzu, 1944, s. 80 – 83. Akkılıç, Atatürk ve Bursa, s. 95 – 105.  
317 Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, Hzr. Gülbün Mesara – Mine Esiner 
Özen, 2011. Süheyl Ünver, aile bağlarının oluşturduğu ilişkiler ağı çerçevesinde Bursa’daki birçok dergâh 
mensubu aile, sanatkâr ve yazarla dostlukları vardır. Bursalı “Taşra Aydınlanması”nın önde gelen birçok 
simasıyla arkadaştır. Özellikle Fahameddin Ulusoy (Halkevi Dil ve Tarih Şubesi üyesi, Eski Eserleri 
Sevenler Kurumu Yöneticisi ve Mısrî Dergâhı son şeyhi Mehmed Şemseddin Ulusoy’un oğlu) ile 
aralarında kuvvetli bir dostluk bağı vardır.  
318 Albert Gabriel, Bir Türk Başkenti Bursa C. I – II, İstanbul, Çev. Neslihan Er – Hamit Er – Aykut 
Kazancıgil,  Bursa Osmangazi Belediyesi (bastıran  kurum), y.y., Albert Gabriel, Süheyl Ünver’in yakın 



89 
 

1.4.3.2.  Din – Devlet İlişkileri Yeniden Şekillenirken Bursa’da Mekânsal ve 

Toplumsal Dönüşüm  

 

Yeni iktidar sahipleri, hızlı ve arasız devrimlerle, Türkiye toplumunun yüz yılda 

sağlayabileceği değişimi on yıl kadar kısa bir süre zarfında başarmak istemişlerdir. Bu 

yüzden hedeflerine ulaşmada önlerine çıkabilecek engelleri ortadan kaldırmada tereddüt 

göstermemiş, birçok defa da “devrimin kendi evlatlarını yemesi” olgusunu gözler önüne 

sermişlerdir. Toplumsal ve siyasal yapıya yönelik bu radikal müdahale süreci, Kurtuluş 

Savaşı’nın belkemiğini oluşturan, asker-sivil bürokrat, aydın, eşraf ve din adamlarından 

müteşekkil ittifakın parçalanmasına yol açmış ve kısa bir süre sonra Kemalist kadro 

belirgin bir hal almaya başlamıştır.  

 

Bu sürecin taşraya yansıması oldukça şiddetli olmuştur. Kemalist Devrim’in, 

laiklik projesinin, dinin devlet tekelinde ve devletin koyduğu sınırlarla öğretilmesi, 

yaşatılması ve kontrol altında tutulması, belirli bir dini inanca sahip olmanın değil ama 

bu inancı yaşamanın yollarının daraltılması ve bu suretle başta tekke ve zaviyelerin, 

medreselerin, Evkaf ve Şer’iye Vekâleti’nin kapatılması; merkezin olduğu kadar, 

taşranın da kentsel mekânın dönüşümünde, sosyal ve kültürel hayatında, önemli 

değişimlere neden olmuştur.   

 

Şer’iye ve Evkaf Vekâletinin kapatılması, vakıf gelirlerinden mahrum kalan eski 

eserlerin yıllar içinde bakımsızlıktan harap hale gelmesine neden olmuştur. Aşağıda 

ayrıntılı bir şekilde anlatılacağı üzere, vakıf gelirlerinden mahrum kalan bu abidevi 

eserleri restore etme faaliyeti, 1946’da ekonomik-siyasal-kültürel elitlerin işbirliği ile 

kurulan Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu tarafından gerçekleştirilmiştir.  

 

Taşrada dinin, ortak bir değer sistemi yaratma kabiliyeti; her ne kadar tekke 

kurumunda bozulmalar gerçekleşse de, önceki alt başlıklarda görüldüğü üzere, taşrada 

kentin en önemli kütüphane, tefekkür, sosyal dayanışma ve eğitim merkezlerinden biri 

olması, ayrıca tarikatların İslam’a getirdikleri yorumlarla, gündelik hayat içinde, dini 

                                                                                                                                           
arkadaşıdır. Ayrıca çalışmasının önsözünde, Bursa’daki aydınların önemli figürlerinden Kazım Baykal ve 
Kamil Kepecioğlu’na teşekkürlerini sunmuştur.  



90 
 

daha geniş bir perspektiften ele alıp, katılaşmasını engelleyen tutumları ve şeyh 

efendilerin taşrada en başta gelen kanaat önderlerini oluşturdukları bir dünyanın varlığı 

göz önüne alınırsa, Kemalist Devrim’in bu yapıya yönelik radikal müdahalelerinin 

sonuçları daha net bir şekilde anlaşılır. Din – devlet ilişkilerinin yeniden kurulması 

sürecinin, özellikle Bursa gibi, Türkiye’nin manevî başkenti olarak addedilen, güçlü 

tasavvufî gelenekleri bulunan, kültürel ve gündelik yaşamında tekkelerin son derece 

önemli yere sahip olduğu bir kentte, toplumsal yaşama yapılan en önemli müdahale 

olduğu görülebilir.319  

 

Kemalist Devrim’in Türk siyasal hayatı içerisinde dine yönelik yaklaşımında, 

belirli kırılmaların neden olduğu farklı dönemlerden ve bu dönemlerin taşrada neden 

olduğu değişimlerden söz etmek mümkündür. Bu zaman dilimleri aynı zamanda 

Bursa’nın yaşadığı toplumsal-kültürel-siyasal değişimlerin de mihenk taşları olarak 

görülebilir.  

 

Kemalizm’in din ve din adamları ilk karşılaşması, dinin; vatanın kurtarılmasına 

bir söylem olarak hizmet etmesi için değerlendirilmesi ve halk üzerinde etkisi bilinen, 

vaazlar, hutbeler, ayinler yoluyla kitlelere en rahat ulaşabilen din adamlarının, milli 

ittifaka dâhil edilmesi şeklinde olmuştur. I. TBMM’de görev yapmış olan Bursa 

milletvekillerinden üçünün dini çevrelerle olan münasebeti bu ittifakın Bursa’daki 

yansımalarından biridir. Büyük bir din adamı olan Mustafa Fehmi (Gerçeker), 

Yeşilorducu Şeyh Servet ve Muhittin Baha Pars bu ittifakın görünür yüzleri olmuştur. 

Her ne kadar Bursa Kurtuluş Savaşı’nın cephe bölgelerinden biri içinde olmasa da işgal 

yıllarında yaşananlar ve gayrimüslim nüfusun savaştan sonra Bursa’dan göçmesi, dinin 

toplumsal yaşamında önemli bir ağırlığı olduğu Bursa’da, bu ağırlığın daha da 

pekişmesini sağlamıştır.  

 

                                                
319 Değişimin boyutunu anlamak için, Bursa Eski Senatörü ve büyük bir kültür adamı olan Şebib 
Karamollaoğlu’nun 1987 yılında Yılmaz Akkılıç’a sarfetmiş olduğu şu sözler aydınlatıcıdır: 
“İmparatorluk devri içinde ve sonunda Bursa’ya ‘tekkeler’ egemen olmuşlardır. ‘Mevlevi Tekkesi’, 
efendim ‘Mısrî Tekkesi’, ‘İsmail Hakkı Tekkesi’… Bunlar tam anlamıyla toplumu yönetmişlerdir. E tabii 
oldukça eski medreseleri de hesaba katmak gerek.” Bkz. Akkılıç, Bursa’da Yakın Zamanlar, s. 78.  



91 
 

1923 yılında II. Dönem TBMM milletvekillerini belirlemek için yapılan 

seçimlerde, Halk Fırkası, Kurtuluş Savaşı’nın getirdiği büyük prestij ve yoğun destekle 

bütün seçim bölgelerinde kazanmıştır. Bursa’da Halk Fırkası listesinden din adamı 

olarak sadece Mustafa Fehmi Efendi’nin gösterilmesi320, buna karşın avukat Osman Nuri 

Bey dışında kalan tüm isimlerin asker oluşu, Kemalizm’in dayanacağı yeni elit grubu 

hakkında bir fikir verebilir.321  

 

Tüm bu gelişmelere karşın, 1925 yılında tekke ve zaviyelerin kapatılmasına 

kadar322 Bursa’daki dini çevrelerde Mustafa Kemal’in önemli bir desteğe sahip olduğu 

söylenebilir. Bu desteğin ilk nedeni şüphesiz, “Gazi”nin İslam toprağını işgalcilerin 

elinden kurtararak büyük bir dini vazifeyi başarmış addedilmesidir. İkinci sebep ise, 

tekke ve zaviyeler kapatılana kadar, Bursa’da özellikle dergâh çevrelerinin önemli bir 

kısmının, Mustafa Kemal’in kararlarına destek vermelerinde rol oynayan bakış 

açılarıdır. Nitekim İsmail Kara’ya göre de bir kısım dergâh ve mutasavvıf, Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e uzanan süreçte modernleşme sürecinin aktörleri arasında yer 

almışlardır.323 Kara’nın bu hipotezi, Bursa üzerinden, aşağıda verilmiş olan birçok 

örnekle desteklenmiştir. Bu açıdan, tekke ve zaviyelerin kapatılması neticesinde statü 

kaybına uğrayan ve birçok zorlukla yüz yüze gelen bu modernleşmeci mutasavvıflar 

“devrimin yediği evlatlar” kategorisinde görülebilir. Bir kısım mutasavvıf aile ise yeni 

rejim içerisinde roller üstlenmeyi becererek, hem Kemalizm’in açık müttefiki hem de 

toplumsal devrimleri günlük yaşantılarında en çabuk içselleştiren kişiler olarak, dönemin 

öncülerinden olmaya devam etmişlerdir. Bursa’da bir kısım dergâh ve mutasavvıfın 

                                                
320 Muhittin Baha Pars Bey, bundan sonraki yıllarda tercihini Kemalist Devrim yönünde daha da 
netleştirmiş ve partinin Bursa’daki en önemli isimlerinden biri olmuş, I. TBMM’deki milletvekilliğinin 
yanı sıra 1939-1950 arası yeniden Bursa milletvekili olarak görev yapmıştır. Mustafa Fehmi Efendi de 
1920’den 1950’ye kadar aralıksız Bursa milletvekilliğini sürdürmüştür. 
321 Bursa milletvekili olan Ali Hikmet Paşa’nın, çıkarılan yasa ile asker milletvekillerinin ya askerlikten ya 
da milletvekilliğinden istifa etmesi koşulunun getirilmesi üzerine, askerliği tercih etmesi Bursa’da bir ara 
seçim yapılmasına neden olmuştur. Seçimi, Halk Fırkası’nın adayının kaybetmesi “Nurettin Paşa Olayı” 
olarak bilinen bir durumu ortaya çıkarmıştır. Bu konuya bir sonraki alt başlıklarda değinilmiştir.  
322 Mustafa Kara, 1925 yılında Şeyh Sait ayaklanması başlayana kadar, rejimin tarikatlar konusundaki 
eğiliminin kapatmak değil, ıslah etmek ve merkezin denetimine almak noktasında ağır bastığını söyler. 
Hatta bu sebeple, 1924 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı kurulurken, cami ve mescitlerle beraber tekke ve 
zaviyelerin yönetiminin de bu kuruma devredildiğini söyler. Kara’nın ifadeleriyle “1925’e kadar 
TBMM’de tekkelerin ve tarikatların aleyhinde bir tavır yoktur.  …Ne olduysa Şeyh Sait ayaklanması ile 
birlikte oldu.” Mustafa Kara, “Türkiye’de Tekkelerin Son Yüzyılı (1825-1925)”, Bursa Araştırmaları, 
sayı:33, Yaz 2011, s. 13.  
323 İsmail Kara, Din İle Modernleşme Arasında: Çağdaş Türk Düşüncesinin Meseleleri, İstanbul, 
Dergâh Yayınları, 2. b.s., 2005, s. 383.  



92 
 

modernleşmenin aktörleri arasında yer aldığı hipotezini desteklemek için Bursa’daki en 

büyük ve en etkin post sahibi ailelere bakmak yeterli olacaktır. Özellikle Gökçen324, 

Pars325 ve Ulusoy326 aileleri, Bursa’da modernleşmenin önemli aktörlerini içinde 

                                                
324 Günümüzde “Gökçen” soyadını taşıyan aile, Nakşî-Mevlevî Eminiyye Dergâhı ve Bursa 
Mevlevihane’sinin kurucularının ve postnişinlerinin soyundan gelir. Eminiyye Dergâhı Şeyhi Ahmed 
Bahâeddin Efendi, ilk Osmanlı Meclis-i Mebusan’ına seçilen dört Hüdavendigâr Vilâyeti mebusundan 
biridir. Bu mecliste ikinci başkan olarak görev yapan Ahmed Bahâeddin Efendi, meclisin tatil edilmesinin 
ardından, padişahtan aldığı vezirlik teklifini geri çevirerek Bursa’ya dönmüştür. Şeyh Ahmed Bahâeddin 
Efendi’nin öncesinde de Bursa’nın aydın despot yöneticisi Ahmed Vefik Paşa ile oldukça yakın olduğu, 
hatta vilâyetin idare meclisi üyesi olan Şeyh efendiyi, Paşa’nın bizzat kendisi tarafından kurdurulan 
Gureba Hastanesi’nin açılışında vekil tayin ettiği ve hastanenin yöneticiliğine getirdiği bilinmektedir. 
(Bkz. Mefail Hızlı,  “Şeyh Ahmed Bahâeddin Efendi”, Manolya Ağacının Kökleri,  İstanbul, t.y., s. 24-
26.)  Şeyh Ahmed Bahâeddin Efendi, Bursa mutasarrıfı Tahir Paşa’nın damadıdır. (Bkz. Raif Kaplanoğlu, 
“Bursa Âyanı Tahir Paşa”, a.e, s. 36.)  Ayrıca Şeyh efendinin kızı Zehra Hanım, Bursa’yı 17. y.y.’dan 19. 
y.y.’a kadar âyân ailesi olarak iki asır yönetmiş olan Haraççızâde (Cizyedarzâde) ailesinden Saffet Bey’in 
oğluyla evlenmiştir. Bu evlilikten doğan ve kaymakam olan Mehmet Memduh Bey, 26 Mart 1914 
seçimlerinde İTF’nin Bursa mebusu olarak meclise girer. Bursa Redd-i İlhak Cemiyeti’nde yer alan 
Memduh Bey, Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti’nin Bursa şubesinin Hey’et-i 
Merkeziye’sinde yer alır. Cumhuriyetin ilanından sonra ipek ticaretine atılan Memduh Bey, 1928 yılında 
Türkiye’nin ilk Türk-Japon ortaklığı olan, Türk-Japon Fabrikası’nı, Japon İmparatoru’nun amcası Kont 
Otani ile birlikte kurarak, Bursa’daki en önemli özel yatırımlardan birini gerçekleştirmiştir. Memduh Bey, 
Bursa’nın en büyük fabrikatörlerinden ve BTSO’nun ilk başkanı Osman Fevzi Bey’in damadıdır. (Bkz. 
Banu Demirağ, “Saffet Beyzade Mehmet Memduh Bey”, a.e., s. 50-57. Kaplanoğlu“Bursa’nın İlk Önemli 
Fabrikatörü Osman Fevzi”, a.e., s. 60 – 62.) Kurtuluş Savaşı’nın komutanlarından ve Cumhuriyet sonrası 
milletvekilliği, büyükelçilik gibi önemli görevlerde bulunan Kemalettin Sami Paşa ailenin damadıdır, 
hatta kendisi aileye olan bağlılığı nedeniyle Gökçen soyadını kullanmıştır. (Bkz. Yılmaz Akkılıç, 
“Kurtuluş Savaşı Kahramanlarından General Kemalettin Sami Paşa (Gökçen)”, a.e.., s. 71- 75.).  
Kemalettin Sami Paşa’nın kardeşi, Türkiye’nin ilk yüksek mühendislerinden Ahmet Hamdi Sami Gökçen, 
Mehmet Memduh Bey’in kızı Şukûfe Hanım ile evlidir. Ahmet Hamdi Sami Gökçen, Galatasaray 
Lisesi’nde okumuş ve bir yılda iki sınıf bitirme başarısını Tevfik Fikret’ten sonra gerçekleştirebilen ilk 
kişi olmuştur. Veliaht Abdülhamit’e Almanya seyahatlerinde refakat etmiştir ve Almanya’da mühendislik 
okumuştur.  (Bkz. S. Şükûfe Gökçen, “Dedem Ahmet Hamdi Sami Gökçen”, a.e., s. 84-91.) Şeyh Ahmed 
Bahâeddin Efendi ile kardeşi ve Sultan Reşat’ın Bursa gezisindeki mihmandârı Şeyh Agâh Efendi, 
Mevlevî Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi’nin dayılarıdır. Tahir Paşa’nın kardeşi Mehmed Emin Efendi 
Seyyid Usul Dergâhı Şeyhi’dir ve bu dergâhın son şeyhi, Ali Haydar Ulusoy’dur. Ali Haydar Efendi, ünlü 
Mısrî Dergâhı Şeyhi Mehmed Şemseddin Ulusoy’un kardeşidir. (Bkz. Mehmed Şemseddin Ulusoy, 
Yâdigâr-ı Şemsî, s. 233- 236, 513-517,  420-421.) 
Gökçen ailesi, siyasi ve ticari faaliyetleriyle olduğu kadar, yaşam tarzıyla da Bursa’da modern hayatın 
öncülerindendir. Şeyh Ahmed Bahâeddin Efendi’nin oğullarından biri olan Emin Bursalı, Batılı yaşam 
tarzını benimsemiş en önde gelen isimdir. Bir ayağı Beyoğlu otellerinde olan Emin Bey, çatal bıçakla ve 
masada yemek adabını Bursa’ya ilk taşıyan Müslümanlardan biri olarak bilinmektedir. Münir Nurettin 
Selçuk gibi birçok musikîşinasla yakın dosttur. (Bkz. Banu Demirağ, “Emin Bursalı”, Manolya Ağacının 
Kökleri, a.g.e., s. 66-68.). Mehmet Memduh Bey’in kızı, Osman Fevzi Bey’in torunu olan Sıdıka Şükûfe 
Gökçen’in hayatı, ailenin nasıl modern yaşam tarzını içselleştirdiğini gösterir. Sıdıka Şükûfe Gökçen, 
Bursa’da Fransız mürebbiye tarafından büyütülmüş, Fransız Koleji’nde okumuş, İstanbul’da Moda Tenis 
Kulubü’nün ve Moda Deniz Kulübü’nün müdavimlerinden biri olmuş, özellikle yüzme, araba kullanma, 
fotoğraf ve piyano merakıyla tanınmıştır. Atatürk’e hayran olduğu söylenen Sıdıka Şükûfe Gökçen, bir 
başka Nakşibendî ailesinin önde gelen ismi olan Muhittin Baha Pars Bey’in Çekirge Havuzlu Park’ta 
düzenlediği “garden party”lerin ve Çelik Palas’ta düzenlenen baloların müdavimidir. (Bkz. Banu Demirağ, 
“Sıdıka Şükûfe Gökçen”, a.e., s. 94-95.) 
325 Nakşibendî Ahmed Baba Dergâhı Şeyhi Mehmed Pars Bey’in üç oğlu hakkında yukarıda bilgi verildi. 
Mehmet Baha, Hakkı Baha ve Muhittin Baha kardeşlerin, müzikten, siyasete, günlük yaşam tarzından 
gazeteciliğe uzanan bir çizgide, Bursa’daki modernist damarın en önemli parçasını temsil ettikleri 
söylenebilir. Pars ailesi Bursa’da 20. y.y.ın ilk yarısına damgasını vurmuş en başta gelen ailelerden biridir 



93 
 

barındırarak, gerekse de kendi aralarında kurdukları sosyal ağlar ve tesis ettikleri sosyal 

sermayeleri ile öne çıkarlar. Gökçen ve Pars ailelerinin İTC ve CHP ile sıkı bağları 

vardır. Ulusoy ailesinden Mısrî Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi de Güftâr-ı Şemsî 

başlıklı eserinde, siyasi düşüncelerine de yer vermiştir. Şemseddin Efendi’nin 

yazılarından 1908 öncesi ve sonrasında bir süre İTC’ye destek verdiği, Meşrutiyet’in 

yeniden ilanı üzerine coşkulu şiirler yazdığı fakat bir süre sonra yolsuzluk ve baskı 

politikaları nedeniyle İTC’ye itiraz etmeye başladığı görülmektedir. Yazılarından 

Kurtuluş Savaşı’nı kuvvetle desteklediği anlaşılan Mehmed Şemseddin Efendi, 

saltanatın kaldırılmasına, cumhuriyetin ilanına, hilafetin ilgasına, medreselerin 

kapatılmasına hatta kılık-kıyafet devrimine destek vermiştir. Tekkelerin kapatılmasının 

derin üzüntülere gark ettiği ve şiirlerine bu konuyla ilgili tepkisini nakleden Şemseddin 

Efendi, bu kararın alınmasında tekkelerin bozulmuşluğunun da rol oynadığını 

vurgular.327  

 

Şeyh efendiler ve ailelerinin modern yaşam tarzına geçişteki bu uyumu hatta 

öncülüğü, cumhuriyetin ilk yıllarında Bursa’da tarikat postuna sahip şeyhlerin, yeni 

rejim için bir tehdit oluşturmadığına yönelik bir iddiayı gündeme getirir. Bu iddiayı 

destekleyen bir örnek de CHF belgeleri içinden çıkmıştır.  

 

 Tahir Hamdi adlı bir müfettişin 1925 yılında hazırladığı iki belgede Cumhuriyet 

Halk Fırkası’nın (CHF) muhalifleri ve taraftarları listelenmiştir. Nitekim taraftarları ele 

alan listede bulunan isimler aynı zamanda CHF’nin Bursa’daki ikinci seçmenleridir. Bu 

                                                                                                                                           
ve en az Gökçen ailesi kadar, bir kısım dergâh ve mutasavvıfın modernleşmenin aktörleri arasında olduğu 
hipotezi, bu ailenin şahsında önemli bir örnek bulmaktadır. 
326 Mısrî Dergâhı’nın meşayıhınden olan Ulusoy ailesi, özellikle dergâhın son Şeyhi Mehmed Şemseddin 
Efendi ve oğlu Fahameddin Bey’in çalışmalarıyla dikkat çekmiştir. Mehmed Şemseddin Efendi’ye tezin 
üçüncü bölümünde daha detaylı değinileceği için burada sadece sosyal ağlar çerçevesinden küçük bir 
vurgu yapılacaktır . 
Mehmed Şemseddin Efendi, Mısrî Dergâhı Şeyhliğinin yanı sıra, İsmail Hakkı ve Çarşamba Dergâhlarının 
da Şeyhliğini yürütmektedir. Kardeşi Ali Haydar Efendi’nin de Seyyid Usul Dergâhı Şeyhi olduğu ve 
“seyyid” ailesinden gelmeleri nedeniyle, yukarıda zikredilen bir başka “seyyid” ailesi olan Gökçen’lerle 
ve diğer tarikatlarla (kimi evlilik bağları, kimi de son yüzyıllarda bir adet olarak bir şeyhin birçok 
dergâhtan icazet almasıyla ilişkilerin gelişmesi sayesinde) oldukça yakın ilişkileri vardır. Mehmed 
Şemseddin Efendi, Bursa’nın tarihi ve kültürü ile ilgili en çok eser vermiş olan sufidir. (Bkz. Mustafa 
Kara, “Cemâl ile Celâl Arasında Geçen Bir Ömür: Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Dergâh, İstanbul, sayı: 
246, yıl: Ağustos 2009, s. 16.).   
327 Güftâr-ı Şemsî’nin ilgili sayfalarından aktaran Mustafa Kara, Bir Şeyh Efendi’nin Meşrutiyet ve 
Cumhuriyete Bakışı, Dergâh, Nisan 2001, sayı 134, s. 1-5.  



94 
 

listede Şeyh Raif Efendi, Şeyh Mahmut Efendi, Şeyh Abdülmümin Efendi ve Şeyh 

Muhtar Efendi’nin CHF ikinci seçmeni, dolayısıyla da CHF’nin Bursa’daki taraftarları 

olarak belirtilmiştir. Oldukça kalabalık bir grubun muhalif olarak merkeze jurnal edildiği 

raporda ikisi aslen Erzurumlu üç şeyh adı bulunmakta, muhaliflerin daha çok hoca, 

müezzin ve imam gibi din adamlarından oluştuğu görülmektedir.328  

 

 Üstelik modernitenin aktörleri arasında yer alan bu dergâh ve mutasavvıfların 

birçoğu, 1925 yılında statü kaybına uğrayıp329, büyük geçim sıkıntılarına düşüp, devletin 

gözetiminde bir hayat sürdükleri döneme kadar330, Mustafa Kemal’i coşkuyla 

karşılamışlardır. Birçok olay arasından zikredilecek olan bu örnek, Şeyh efendilerin 

Kurtuluş Savaşı’nın hemen ardından Mustafa Kemal’e duydukları sevgiyi gösterir. 

Mustafa Kemal’in Bursa’ya yaptığı ilk ziyaret günü, Şeyh efendiler nevbiye 

kudûmiyyesi düzenlemiş, kudûmiyye bizzat Mehmed Şemseddin (Ulusoy) tarafından 

Mustafa Kemal’e nevbiye töreniyle birlikte okunmuş, karşılıklı iltifatlardan sonra tören 

bitmiştir. Kudûmiyenin sözleri ve tören, Şeyh efendilerin, Kurtuluş Savaşı önderlerine 

ne kadar büyük bir muhabbet beslediklerini gösterir.331  

 

Tekke ve zaviyelerin kapatılması, İslam dünyasının en önemli sufî 

merkezlerinden biri olan Bursa’da, toplumsal ve kültürel hayatta büyük bir kırılmaya 

neden olmuştur. Tarikatlar, mali olarak vakıflara ve devlet yardımlarına bağlı 

olduklarından, Bourdieu’nun “hiyerarşinin hâkim ilkesi” olarak adlandırdığı “ekonomik 

sermaye”ye332 bir bütün olarak sahip oldukları söylenemez. Bununla birlikte bahsi geçen 

                                                
328 Dinçer Şahin Koleksiyonu’ndan Tahir Hamdi’nin belgelerini aktaran Raif Kaplanoğlu, “Tek Partili 
Dönemde Bursa’da Muhalefet”, Bursa Araştırmaları, sayı: 13, Yaz 2006, s. 49-51.  
329 Dergâhları elinden alınan bu kişiler, tekkelerinin bulunduğu mahalledeki camilerde imam veya vaiz 
olarak görevlendirilip geçimleri sağlanmaya çalışılmıştır. Tekke emlâki de hayatları boyunca 
kullanımlarına bırakılmış, şeyh efendilerin vefatından sonra hepsi ya da büyük bölümü devlete geçmiştir. 
Günümüzde bu dergâh binalarından sadece birkaçı ayaktadır.    
330 Cemil Koçak, 1930’daki Menemen Vakası’na kadar rejimin görece yumuşak olduğunu örnekleriyle 
anlatır. Cemil Koçak, Tek Parti Döneminde Muhalif Sesler, İstanbul, İletişim Yayınları, 2. b.s., 2011,  
s.38.  
331 Şiirin orijinal baskısı ve tam metni için bkz. EK 3. (Metin Sarı, “Mehmed Şemsüddin Mustafa 
Kemal’in Huzurunda”,  Bursa’da Yaşam, Aralık 2009, s. 38-41. Kara, “Cemâl ile Celâl Arasında Geçen 
Bir Ömür: Mehmed Şemseddin Ulusoy”, s. 20-21, tören ve kudumiyye için Mustafa Kara, Metinlerle 
Osmanlılarda Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul,  Sır Yayıncılık, 2008, s. 271 vd.) 1928 yılında bir kez 
daha polis tarafından gözaltına alınıp, altı gün karakolda tutulan Mehmed Şemseddin Efendi, evini talan 
eden polislerin, bu kudûmiyyeyi bulmaları sayesinde kurtulabilmiştir. 
332 Swartz, a.g.e. 



95 
 

Gökçen ailesi gibi, ticaret ve sanayide başarılı olmuş, ayrıca sosyal ve kültürel 

sermayelerini ekonomik sermayeye de tahvil edebilmiş örnekler de mevcuttur. Esas 

olarak tarikatlar, yüzlerce yıl kurdukları sosyal ağlar neticesinde oluşturdukları grup 

kimlikleri sayesinde sahip oldukları “sosyal sermaye”lerini333 ve kuşaktan kuşağa 

devredilen “kültürel sermayeleri”ni toplumsal ve politik güce tahvil edebilmişlerdir.334 

Böylelikle post sahibi aileler Bursa’da, toplumun en önde gelen elit tabakalarından birini 

oluşturmuşlardır.  

 

Kemalist Devrim’in tarikatları kapatması neticesinde kentin tarihi dokusu içinde, 

yüzyıllardır varlığını sürdürmüş ve her biri önemli bir kültürel-sanatsal malzemeyi 

içinde toplayan dergâh binaları yıkılmış veya göçmüş, mekân ile ilişkileri ikinci 

kuşaktan sonra kopmaya başlayan aileler, artık tasavvufi gelenekleri yaşatamamaya 

başlamış, mekânların, hafızayı ayakta tutan fonksiyonları, kendileriyle birlikte büyük 

ölçüde yok olmuş, dergâh kütüphaneleri kamulaştırılarak İnebey Kütüphanesi’nde 

toplanmış, bu arada birçok eser kaybolmuş, şahsî malları olarak gösterebildikleri eserler 

ve kitaplar, sonraki yıllarda koruma koşullarının müsaitsizliği nedeniyle dağılmış, 

dergâhların sağladığı sosyal dayanışma ağları çözülmüş, devletle halk arasında aracı rol 

oynayan önemli bir kurumun aradan çekilmesi, devletin toplumla olan mesafesini daha 

da açmıştır.  

 

Böylelikle Kemalist Devrim’in, tarikatların sahip oldukları “sosyal ve kültürel 

sermaye”yi çözülmeye uğratarak, ellerindeki bulundurdukları toplumsal ve politik gücü 

tamamen kırmayı amaçlamış olduğu söylenebilir.335 Devletin zor unsuruna başvurarak 

                                                
333 Martti Siisiäinen, “Two Concepts of Social Capital: Bourdieu vs. Putnam”, ISTR Fourth 
International Conference: “The Third Sector: For What and for Whom?”, Dublin, July 5-8, 2000, s. 
10. 
334 A.e., s. 11.  
335 Fakat iktidar sahiplerinin beklemediği bir sonuç da bu süreç içinde ortaya çıkmış, dinin özellikle 
taşradaki etkinliğini görüp bu durumun toplumsal fonksiyonlarını hesaba katamayan Kemalist rejimden 
ziyade dini ve politik gayeyi birleştiren ve yer altına çekilerek sürece direnen birtakım Nakşî ve Nurcu 
gruplar kârlı çıkmış, siyasi olarak yeni rejime karşı çıkma gayesinde olmayan, “zuhurata tabi” olduğunu 
vurgulayan, Mevlevî, Rufaî, Kadirî, Halvetî ve Bektaşî geleneği büyük ölçüde silinmiştir. Bkz. Mardin, 
Türkiye’de Din ve Siyaset, s. 240-241. 
Mustafa Kara, dönemin dervişânının tekkelerin kapatılması üzerine ortaya koydukları tepkiyi şu şekilde 
sıralar: 
1) Tekkeleri kapatmak mümkün değildir. Bazı binaları kilitlemek, tekkeleri kapatmak anlamına gelmez. 
Çünkü bütün dünya tekkedir. Bu mesleğin taca, hırkaya, resmiyete ihtiyacı yoktur. 

http://bursadazamandergisi.com/makaleler/dergahlar-acilsin-mi-kapansin-mi-2372.html


96 
 

Bursa’da elit değişimi sürecini başlattığı, 3 Mart 1924 yılında çıkarılan Tevhid-i Tedrisat 

Kanunu’nun sağladığı imkânlarla, tek elde topladığı ve tamamen sekülerleştirdiği okul 

sistemi içinden devşireceği yeni bir elit tabakasını, kentlerde hâkim duruma getirmek 

istediği söylenebilir.  

 

1.4.3.3.  Cumhuriyet Bursasında Siyaset, Ekonomi, Basın, Eğitim ve 

Kütüphane 

 

Akkılıç’a göre Bursa’da CHP karşıtı muhalefet her zaman güçlü olmuştur.336 

Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası (TpCF), Bursa’da kısa sürede örgütlenmiş, Bursa 

milletvekilleri Osman Nuri Özpay ve Necati Kurtuluş TpCF’ye katılmışlardır. Akkılıç 

Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın da avukat Asaf Bey başkanlığında hızlı ve geniş bir 

biçimde örgütlendiğini söyler.337 

 

Tüm Türkiye’de olduğu gibi Bursa’da da 1946 sonrası siyasal yaşam, yılların 

durgunluğunu sarsmak istercesine hareketlenmiş, CHP ve Demokrat Parti’yi (DP) 

destekleyen gazetelerin yayımlanması, siyasi tartışma ortamına yeni bir soluk getirmiş, 

                                                                                                                                           
2. Tasavvufî hayat insanın tabiî bir ihtiyacıdır. Dolayısıyla bu ihtiyaç değişik yollarla mutlaka 
karşılanacaktır. 
3. Tasavvuf bir gönül terbiyesidir. Onun tekkeye ihtiyacı yoktur. Gönülden gönüle akar gider. 
4. Hükümet doğru olanı yapmıştır. Hükümetin her yaptığı işte bir hikmet vardır. 
5. Feyiz bitmiştir. Tekkeleri zorla ayakta tutmanın faydası yoktur. 
6. Bu bir kaderdir. Karşı çıkmak abesle iştigaldir. Akıntıya karşı kürek çekmektir. 
7. Her şey O’nun tecellisidir. Kahrı da hoştur, lütfu da. 
8. Tekkeler gerçekte kendilerini yenileyemedikleri için zaten kapanmış bir durumda idiler. 
9. Tekkelerin kapanmasıyla dinin aslî bir unsuru ortadan kalkmadı. Aksine asla dönülmüş oldu. Çünkü Hz. 
Peygamber devrinde tekke yoktu. 
10. Zamanımız artık tarikat zamanı değildir. Bkz. Mustafa Kara, “Dergâhlar Açılsın mı Kapansın mı?”, 
http://bursadazamandergisi.com/makaleler/dergahlar-acilsin-mi-kapansin-mi-2372.html.  
Tüm bu tepkiler “zuhurata tabi olmak” yani beklenmedik ve Allah’tan gelen durumu kabullenmek, O’na 
itiraz etme hadsizliğine girmemek olarak tanımlanabilir. 
336 1923 yılında yapılan seçimlerden sonra, askerlik mesleği ile milletvekilliği arasında bir tercih yapmak 
zorunda kalanlardan birkaç isim askerlik mesleğini seçmiştir. Bu isimlerden biri olan Ali Hikmet Paşa’nın 
boşalttığı milletvekili sandalyesini doldurmak için yapılan ara seçimlerde CHF, eski Bursa milletvekili 
Opt. Dr. Emin Bey’i aday göstermiş, CHF’nin bütün uyarılarına karşı, Sakallı Nurettin Paşa da adaylığını 
koymuştur. Seçim sürecinde CHF’ye yakın Ertuğrul, Yeni Fikir ve Yeşil Yurd gazetelerinde Paşa’nın 
gerici olduğu, inkılâpları ve Bursa’yı temsil edemeyeceğine yönelik haberler çıkmasına rağmen, seçimi 
Nurettin Paşa kazanmıştır. Nurettin Paşa’nın hala asker olduğu gerekçesiyle iptal edilen seçim 
tekrarlanmış, bütün aleyhte propagandaya rağmen Nurettin Paşa seçimi yeniden kazanmıştır. Bursa 
basınında çıkan haber, yazılar ve seçim sonuçları için bkz. Kaplanoğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e 
Bursa, s. 265-266.  
337 Akkılıç, Bursa’da Yakın Zamanlar, s. 69.  



97 
 

1946 sonrası CHP politikalarından yaşanan değişim, Halkevi’ne ve Uludağ dergisine de 

sirayet etmiştir.338  

 

DP’nin CHP’den kopan bir grup tarafından kurulduğu malumdur. Bursa’da da 

DP’nin belkemiğini CHP’den ayrılanlar oluşturmuştur. Fakat DP, Bursa’dan önce, ilçesi 

olan Gemlik’te örgütlenmiştir.339 DP’nin Bursa’daki ilk il başkanı da ünlü CHP’li avukat 

Hulûsi Köymen’dir. DP’nin içinde yer alan isimlerin arasında, Bursa’nın önde gelen sol 

simaları olarak bilinen Dr. Neşati Üster340, Dr. Fahir Komman, Zeki Mumcu ve İsmet 

Bozdağ yer almaktadır. Hatta Mehmet Ali Aybar, 1946 seçimlerinde DP listesinden 

bağımsız aday olmuştur.341  

 

II. Meşrutiyet ve Mütareke yılları ile mukayese edildiğinde Bursa’da sivil 

örgütlenmenin en zayıf olduğu dönemin, CHP’nin 1923-1950 iktidar yılları olduğu 

söylenebilir. Rejimin bizzat kurdurduğu ya da kendisine hizmet eden sivil örgütlenmeler 

dışında herhangi bir örgütlenme göze çarpmaz. Mevcut olanlar ya CHP’ye direkt bağlı 

ya da yarı resmi statüdedir.342 Birçoğu ya CHP’ye bağlı ya da sadece yardım ve 

dayanışma örgütlenmeleridir. 11 Şubat 1946 yılında, Bursa’nın tarihsel mirasının 

korunması, toplanması ve tamir edilmesini amaçlayan, günümüzde de faaliyetini 

sürdüren, bu çalışmanın konusu olan 1946 sonrasının yeni kültürel elitlerinin en önemli 

merkezlerinden Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu kurulmuştur.343 

                                                
338 Bu kısım “Taşra Aydınlanması” bölümünde tartışılacaktır.  
339 Bunda şüphesiz Celal Bayar’ın Gemlik-Umurbey’li olması büyük etkendir. Özellikle Celal Bayar’ın 
eski liderlerinden olduğu İttihatçılar Gemlik’te partiyi hızlıca örgütlemişlerdir. DP’nin Gemlik örgütünün 
başına da ünlü ittihatçı, CHP Gemlik İlçe Başkanı ve Belediye Başkanı olan Dr. Ziya Kaya geçmiştir. 
Akkılıç, a.e., s.70. Naci Pehlivan, “Doktor  Ziya Kaya”, Bursa Araştırmaları Kent Tarihi ve Kültürü 
Dergisi, sayı:32, Bahar 2011, s. 48-49.   
340 Üster 1925 yılındaki Takrir-i Sükun çerçevesinde komünistlere yönelik tevkifatta, Nazım Hikmet, 
Hikmet Kıvılcımlı ve İbrahim Hilmi ile birlikte tutuklanarak 10 sene hapis cezası almıştır. Bkz.  
http://bgc.org.tr/ansiklopedi/uster-nesati-dr-.html. ve Akkılıç, Bursa’da Yakın Zamanlar, s. 155. Bursa 
Cezaevi’nde yatarken Nazım Hikmet’in doktorluğunu yapan ve rahat koşullarda olması için çaba gösteren 
Üster, Nazım’ın şiirlerindeki “güzel gözlü, al yanaklı” doktorudur. Bkz. 
http://www.evrensel.net/v1/01/06/04/kultur.html.  
341 Akkılıç, a.e.  
342 1934 Bursa Yıllığı esnaf, meslek ve spor örgütlenmeleri dışında Bursa’daki başlıca dernek ve 
kuruluşları Halkevi, Hilal-i Ahmer Cemiyeti, Türk Tayyare Cemiyeti, Himaye-i Etfal Cemiyeti, 
Malûlgaziler Cemiyeti, Arı ve Kümes Hayvanları Yetiştirme Cemiyeti, Hayvan ve Ağaç Koruma 
Cemiyeti, Bursa Yoksulları Yardım ve Bakım Cemiyeti, Türk Yükseltme Cemiyeti Kulübü, Bursa 
Kulübü, Uhuvvet Kulübü olarak sayar. 1934 Bursa Yıllığı, s. 3-7, 19.  
343 Ö. Erhan Yıldızalp, “Eski Eseleri Sevenler Kurumu’nda Yapılan Çalışmalar”, Kazım Baykal 
Sempozyumu, Bursa, 2005, s. 20 

http://bgc.org.tr/ansiklopedi/uster-nesati-dr-.html
http://www.evrensel.net/v1/01/06/04/kultur.html


98 
 

 

Ortaya çıkan örgütlenme boşluğu içerisinde, kişilerin kendilerini ifade 

edebilecekleri ve çalışmalarını yayımlayacakları yegâne kurum 1932-1950 arasında 

Bursa Halkevi olmuştur. Bu yüzden, gerek Bursa’daki Kemalist kanon, gerekse de bu 

çalışmada ele alınan yeni kültürel elitler Halkevi çalışmalarının aktif katılımcıları ve 

Uludağ (bir süre Türkün) dergisinin yazarlarıdır. Sivil örgütlenmelerle benzer bir 

şekilde, 1946’ya dek matbuat hayatının da zayıflaması, Bursa’daki aydınları çoğunlukla 

Halkevi ve Uludağ dergisi etrafında kümelendirmiştir.  

 

Bursa’da 1923-1946 arası çıkan gazete ve dergilerde tek seslilik hâkimdir. Ayrıca 

bu dönemde çıkan gazete ve dergilerin yayın süreleri oldukça kısadır. Sadece hükümetin 

resmi ve yarı resmi yayınları ile doğrudan CHP’yi destekleyen birkaç yayın organı 

faaliyetlerini belirli bir sürenin üzerinde sürdürebilmişlerdir.344 

 

Çok partili siyasal yaşama geçişle birlikte, CHP ve DP’yi destekleyen gazete ve 

dergiler yayın hayatına başlamıştır. CHP’ye yakın Ant (10 Temmuz 1944-8 Mayıs 

1955)345, DP’yi destekleyen Doğru (9 Mayıs 1946-1 Ocak 1950)346,  bu dönem zarfında 

çıkan en önemli gazetelerdir. Bu dönemde yeni dergiler de yayın hayatına başlamıştır.347  

                                                
344 Bu dönemde yayımlanan gazeteler: Yeşilyurd (1924-1934), Yeni Fikir (Şubat 1925 - ?), Yeni Bursa 
(Şubat 1926-1933), Resimli Bursa (30 Aralık 1926-30 Kasım 1934), Bursa Ticaret Haberleri Gazetesi 
(1929-?), Halkın Sesi (1930 - ?), Hakkın Sesi (1932-?), Bursa (30 Kasım 1934-1953), Hür Ses (5 Aralık 
1934 – 25 Aralık 1934), Bursa Haftası Gazetesi (1935-1935), Açık Ses (Mayıs 1936-1946), Yeni Ses (18 
Nisan 1936-13 Haziran 1936), Acun (19 Kasım 1936-22 Mayıs 1937)’dur. Dergiler ise Yurd (1923-?), 
Milli Sinema Mecmuası (1926-?), Bursa Ticaret ve Sanayi Odası (Eylül 1926-?), Asri Çiftçi Dergisi (15 
Ağustos 1927-?), Gazi Yolu (1931-1935), Bursa Sesleri (1934-1939), Uludağ Dergisi (1935-1950)’dir. 
Öztürk, a.g.e., s. 209-220 ve 220-254. Öztürk, Bursa Sesleri’ni gazeteler arasında saymıştır. Kanımca bu 
yayının dergiler arasında tasniflenmesi daha doğrudur.   
345 1946’dan önce kurulmasına rağmen, Bursa basını içindeki siyasallaşmanın etkisi ile 1946-1955 yılları 
arasında DP’yi destekleyen Doğru ile birlikte en önemli iki gazeteden biri olmuştur. Logosunun altında 
“Kemalizm yolumuz, Altıok Andımız” yazar. Akkılıç, “Bursa Basın Tarihi Üzerine Bir Deneme”, a.g.m., 
s. 39. 
346 1 Ocak 1950’den sonra Hâkimiyet adıyla çıkmaya başlamıştır. DP’nin “Yeter, Söz Milletindir” 
sloganıyla birlikte önde gelen bir diğer sloganı olan “Hâkimiyet Milletindir”den etkilenmiş, ‘Hâkimiyet’i 
ad olarak gazetenin logosuna çıkartılırken, ‘Milletindir’i daha küçük harflerle logonun altına 
yerleştirilmiştir. Bkz. A.e., s. 40.  
347 CHP’ye yakın Yarın Pazar (15 Aralık 1946-Mart 1947), DP’ye yakın Hacı Ağa 24 Nisan 1947-?), 
Hacivat (16 Aralık 1947-Şubat 1948), Halkın Dili Gazetesi (30 Mart 1948-Ekim 1948), Ormancı Gazetesi 
(1 Ocak 1949-1974), Bursa Dellalı Gazetesi (Nisan 1949 - ?), Yalaza (1950), Şehir Postası (1950), Spor 
Haberleri (28 Ocak 1950 – 9 Mart 1953) dönemin dikkat çeken dergileridir. Klinik, Demet, Işık, Çatı 
dergilerinin de bu dönemde yayımlandığı bilinmekte, fakat günümüze ulaşan hiçbir nüshaları olmadığı 
için, kuruluş veya kapanış tarihleri hakkında bir malumat edilememektedir.  Öztürk, a.g.e., s. 275-281.  



99 
 

 

I. Dünya Savaşı öncesi Bursa sanayisinin durumu ile Cumhuriyet’in ilk 

dönemindeki Bursa sanayisi mukayese edildiğinde önemli bir düşüş olduğu göze çarpar. 

Gerek uzun savaş koşulları, gerekse de Bursa’da sanayinin belkemiğini oluşturan 

gayrimüslim nüfusların göç etmesi veya göçe tabi tutulması gibi nedenlerle sanayi 

üretimi azalmıştır.348 1927 Salnamesi’nin verdiği rakamlara göz atıldığında, çoğu 

Osmanlı döneminden kalma ve üretim kapasitesi çok yüksek olmayan 12 mensucat, 13 

ipek, 2 gazoz ve 16 un fabrika/atölye göze çarpar.349 1930’lu yıllarla birlikte gerek 

devletçilik350 sayesinde gerekse de 1927’deki Teşvik-i Sanayi Kanunu’nun katkısıyla351 

Bursa’da, büyük ölçekli devlet ve özel yatırımların gerçekleştiği görülür. Daha önce 

bahsi geçen ve Cumhuriyet’in en büyük sanayi yatırımları arasında yer alan Merinos ve 

Suğni İpek Fabrikalarının yanı sıra, özel sektörün en büyük yatırımı olan ve 6 Ekim 

1930’da İş Bankası’nın da sermaye katılımıyla düzenlenen İpek-İş Mensucat A.Ş., 

Çekirge Un Fabrikası, Teziş Karoseri, Emek Karoseri, Türkiye’de ilk kez çamaşır 

makinesi üretimi gerçekleştiren Tolon Makine Sanayi, Konserve Fabrikası 
352Türkiye’nin en büyük kooperatiflerinden biri olan Koza Birlik353 bu dönemin büyük 

ölçekli kuruluşlarıdır.354 Nitekim tüm bu gelişmelerin, dönemin önde gelen CHP’li 

aydınları arasında, Bursa’da sanayinin gelişimine yönelik büyük bir umut yarattığı 

gözükmektedir.355  

 

                                                
348 Ayhan Aktar, I. Dünya Savaşı’nda Fransızlarla karşıt cephelerde yer almamızın Bursa’daki fabrikaların 
Lyon’a ipek ipliği ve koza ihracatının durmasına neden olduğunu ve bu yüzden de üretimde %37,5 azalma 
gerçekleştiğini söyler. Ayrıca üretimde var olan toplam düşüşü, 1923 yılını baz alarak rakamlarla gösterir. 
Bkz. Aktar, a.g.m., s. 137.  
349 1927 Bursa Vilâyet Salnâmesi, s. 286-290.  
350 Celal Bayar, 5 Şubat 1934’te Bursa’da dokumacılara hitaben yaptığı konuşmada, Bursa’yı sanayi kenti 
yapma kararında olduklarını vurgular. Cemal Kutay, Celal Bayar, C.1, İstanbul, 1939, s. 245’den aktaran 
Aktar, a.g.m., s. 138. 
351 Ahmet İpekyün, 1941 verilerine dayanarak, Türkiye’de Teşvik-i Sanayi Kanunu’ndan yararlanan 
işyerlerinin %12’sinin Bursa’da olduğunu söyler. Bkz. Ahmet İpekyün,  “Bursa’nın Ekonomik Profiline 
Genel Bakış”, Bir Masaldı Bursa,  s. 237.  
352 Akkılıç, “Bura Ekonomisinin Tarihsel Gelişimi”, a.g.m., s. 68-70. İpekyün de karoseri, metal eşya ve 
makine sanayinde öncü kuruluşların Bursa’da faaliyeti geçtiğini vurgular. İpekyün, a.e.  
353 İktisadi Yürüyüş, s. 44.  
354 Bursa’daki bu dönemde var olan tüm  iktisadi faaliyetlerin rakamlar için bkz. Selim Cavid, “Bursa’nın 
İktısadî Çehresi”, a.e., s. 4.  
355 Mümtaz Şükrü (Eğilmez), “Ekonomik Bakımdan Dünkü ve Bugünkü Bursa”, a.e., s. 10 ve 17. Musa 
Ataş, “Tarih, Turizm, Tabiat, San’at ve Ticaret Şehri Bursa”, a.e., s. 11.  



100 
 

1923 ile 1950 yılları arasında Bursa’da, ilk mektepler dışında yeni okul faaliyeti 

görülmez. Hatta artık gayrimüslim nüfus bulunmadığı için, bu unsurlara ait okullar da 

kapanmıştır. Bu dönemde dikkat çeken sadece eski Amerikan Koleji binasının, 19 Eylül 

1931 yılında Türk Maarif Cemiyeti tarafından satın alınarak Bursa Kız Lisesi’nin 

açılmasıdır.356 

 

İlk mektepler düzeyinde ise özellikle II. Dünya Savaşı’nın ardından, gerek 

öğretmen, gerek okul, gerekse de öğrenci sayısı bakımından dikkat çekici bir artış söz 

konusudur. Diğer düzeylerde yeni okul açılmadığı için mevcut kapasitelerinde eğitim 

devam etmektedir. 1926 yılından 1950 yılına dek rakamlarla Bursa’daki okul, öğrenci ve 

öğretmen sayısı aşağıdaki gibidir. 

 

Tablo 1.1. 1926-1950 yılları arasında Bursa’daki okul, öğrenci ve öğretmen 

sayıları 

YIL OKUL ÖĞRENCİ ÖĞRETMEN 

1926-1927 263 18.043 494 

1934-1935 237 25.009 520 

1939-1940 268 32.319 568 

1944-1945 292 36.058 723 

1949-1950 416 43.419 898 

 (Kaynak: “Dünden Bugüne Bursa’da Milli Eğitim”, Bursa Defteri, sayı 21, Mart 2004, 

s.10) 

 

1925 yılında tekkeler kapatılınca, dergâh kütüphanelerine el konulmuş ve çeşitli 

kütüphanelere nakledilmiştir. 1934 Bursa Yıllığı’na göre, Bursa’da Milli Kütüphane, 

Orhan Cami Kütüphanesi, Umumî Kütüphane, Haraççığolu Kütüphanesi ve Ulucami 

Kütüphanesi bulunmaktadır.357  

 

Bursa’da Halkevi’nin faaliyete geçmesinden sonra en büyük gelişimin 

kütüphanecilik alanında yaşandığı söylenebilir. Mine Akkuş, 1932’de Halkevi’ne bağlı 

                                                
356 1934 Bursa Yıllığı, s. 22.  
357 1934 Bursa Yıllığı, s. 35.  



101 
 

olarak oluşturulan Kütüphanecilik ve Yayın Şubesi’nin ilk iş olarak, Bursa’daki bütün 

kütüphaneleri birleştirerek, Orhan Cami Kütüphanesi’nde toplamaya çalıştığını ve 

1936’da bu çalışmayı nihayetlendirerek 10000 kitabın bu kütüphanede kullanıma 

soktuğunu belirtir.358 Yine aynı komite tarafından oluşturulan Halkevi Kütüphanesi’nin 

1933 yılında sadece 560 kitapla faaliyete başladığı fakat her yıl eklenen binlerce kitapla 

Bursa’nın en önemli dökümantasyon merkezinin oluşturulduğu görülür.359 Bu dönemde 

aynı komite tarafından yayınlanan olan Uludağ dergisi ile Halkevi yayınları kapsamında 

basılmış kitaplar bulunmaktadır.360  
 
 

Bu eserlerden Bursa Hanları, Memduh Turgut Koyunluoğlu’nun İznik ve Bursa 

Tarihi, Hikmet Turhan Dağlıoğlu’nu On Altıncı Asırda Bursa, Ziyaeddin Fahri 

Fındıkoğlu’nun Bursa Müverrihlerinden Mehmet Şemseddin Hayatı ve Eserleri, Bursa 

Hamamları, Neşet Köseoğlu’nun Tarihte Bursa Mahalleleri (XV. ve XVI. Yüzyılda),  

Süheyl Ünver ve Mehmet Zeki Pakalın’ın Bursa’da Fatih’in Oğulları Mustafa ve Sultan 

                                                
358 Yeni Fikir, 4 Şubat 1936, s. 2’den aktaran Akkuş, a.g.e., s. 132. Oysaki 1934 Yıllığı’nın ayrı ayrı 
kütüphaneler için verdiği kitap sayısı bu rakamın iki katından fazladır.  
359 1948 yılı geldiğinde bu kütüphaneden faydalananların sayısı 17 bin 738 kişidir. 31 Mayıs 1949’a kadar 
7 bin 586 kişinin daha yararlandığı kütüphanenin bu tarihteki toplam kitap sayısı 8387’dir. Ayrıca 1939 
yılında Halkevi bünyesinde, Atatürk’e yönelik olarak özel sayı olarak hazırlanan tüm gazete, kitap, dergi 
ve broşürler satın alınarak oluşturulmuş olan Atatürk Kütüphanesi, 1941 yılında da yine Halkevi’nin 
içinde 1941 yılında bir çocuk kütüphanesi açılmıştır. 1942 yılı rakamlarına göre bu iki kütüphanedeki 
toplam kitap sayısı 5600’dür. Bilgiler için bkz. Akkuş, a.e., s. 132-140. 
360 “Çocuklarımıza Nasıl Bakmalı, Bursa, 1934.Bursa Hanları, Bursa, 1935. Memduh Turgut 
Koyunluoğlu, İznik ve Bursa Tarihi, Bursa, 1936. Tahsin Uygur, Geçmişte Bir Türkçeci: Bitikçi Ali Rıza, 
Bursa, 1936. Verem Sokaklara Tükürmenin Zararları, Bursa, 1937. Atatürk Bursa’da, Bursa, 1938. 
Köylülerimiz İçin Müsabaka Dersleri, Bursa, 1938. CHP 15 Bursa, Bursa, 1938. Kemal Atatürk 1881 – 
1838, Bursa, 1939. Erhan Sanater, Güneş Dil Teorisinde Müsbet ve Menfi Anlamları, Bursa, 1939. Hikmet 
Turhan Dağlıoğlu, On Altıncı Asırda Bursa, Bursa, 1940. Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Bursa 
Müverrihlerinden Mehmet Şemseddin Hayatı ve Eserleri, Bursa, 1941. İhsan Uzer, Bursa Suları, Bursa, 
1941. Şefik İbrahim İşçil, Précipitine Terim (Bilimsözü) ve Türevlerinin (Müştekâtının) Öz Türkçeleri İçin 
Bir Soruya Karşılık, Bursa, 1942. Rıza Yalgın, Anadolu’da Türk Damgaları, Bursa, 1943. İznik, İstanbul, 
1943. Bursa Hamamları, Bursa, 1943. Mahmut R. Gazimihâl, Bursa’da Musiki, Bursa, 1943. Hikmet 
Turhan Dağlıoğlu, XVI. Asırda Bursa, Bursa, 1943. (İkinci basım). İhsan Uzer, Bugünkü Bursa Suları 
(Soğuk), Bursa 1943. İhsan Uzer, Bugünkü Bursa Suları (Sıcak), Bursa, 1945. Neşet Köseoğlu, Tarihte 
Bursa Mahalleleri (XV. ve XVI. Yüzyılda), Bursa, 1946. Süheyl Ünver – Mehmet Zeki Pakalın, Bursa’da 
Fatih’in Oğulları Mustafa ve Sultan Cem ve Türbeleri, Bursa, 1946.” Bkz. A.e., s. 138-139.  . Ömer S. 
Kurmuş’un 1869-1928 arasında Bursa’da basılan kitapları gösteren bir kitapçığı mevcuttur. Ayrıca 
Nezaket Özdemir’in hazırladığı Bursa Bibliyografyası adlı bir kitap mevcuttur. Bu çalışmada yapılan 
sayım neticesinde Bursa’da 1923-1950 arasında, Bursa ile ilgili, bu kitaba göre 76 kitap basılmıştır. 34 
kitap da çoğunluğu İstanbul’da bir kısmı da Ankara’da olmak üzere il dışında basılmıştır. Bu kitaplardan 
bir kısmı Bursa’da yazılmış ama İstanbul’da yayınlanmıştır.  Bkz. Ömer  S. Kurmuş, Bursa`da Basılan 
Kitaplar 1869-1928, Bursa, 1992. Nezaket Özdemir, Bursa Bibliyografyası, Bursa, Bursa Büyükşehir 
Belediyesi, 2011. 
 



102 
 

Cem ve Türbeleri başlıklı eserleri Bursa tarihi üzerine kaleme alınmıştır. Tahsin 

Uygur’un Geçmişte Bir Türkçeci: Bitikçi Ali Rıza, Erhan Sanater’in Güneş Dil 

Teorisinde Müsbet ve Menfi Anlamları, Şefik İbrahim İşçil’in Précipitine Terim 

(Bilimsözü) ve Türevlerinin (Müştekâtının) Öz Türkçeleri İçin Bir Soruya Karşılık Türk 

dili ve filoloji üzerine kaleme alınmış eserlerdir. CHP 15 Bursa, Kemal Atatürk 1881 – 

1838, Atatürk Bursa’da başlıklı kitaplar Atatürk, devrimler ve Bursa bağlamında; İhsan 

Uzer’in Bugünkü Bursa Suları (Soğuk)ve Bugünkü Bursa Suları (Sıcak) coğrafya; 

Çocuklarımıza Nasıl Bakmalı pedagoji, Verem Sokaklara Tükürmenin Zararları ise halk 

sağlığı alanında kalem alınmış eserlerdir.  

 

Bu bölümde kent sosyolojisi bağlamında kent kavramı tartışılmış, kentin sadece 

toplumsal bir üretim değil toplumsal bir varoluş olduğu vurgulanmıştır. Böylelikle 

Bursa’nın modernleşme sürecinden 1950 yılına değin yaşadığı ekonomik, siyasal, 

kültürel ve toplumsal değişimlerin, kentin mekânsal dönüşümüne olan izdüşümü 

toplumsal mücadelelerin sahnesi ve varoluşsal alanı olarak kent bağlamında 

tartışılmıştır. Bu varoluşsal alana ilişkin çeşitli ideolojilerin muhayyileleri ve bu 

muhayyilelerin merkezi ve yerel iktidarı elinde bulunduran güçlerce nasıl yaratıcı bir 

yıkım sürecine dâhil edilerek, modern Bursa’nın inşa edildiği anlatılmıştır. Böylelikle 

Bursalı aydınların içinde yetiştikleri kent ve kentin gelişimini belirleyen dinamikler 

vurgulanmıştır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

 

BÖLÜM II 

AYDIN SOSYOLOJİSİ VE ELİT DOLAŞIMI TEORİLERİ 

BAĞLAMINDA CUMHURİYET DÖNEMİ BURSA’SININ AYDIN 

GRUPLARI  
 

 

Türk modernleşmesinin en önemli aktörlerinden birisi aydınlar olmuştur. Sosyal 

bilimlerde üç temel sınıf olarak addedilen “aristokrasi-burjuvazi-proletarya”nın Batı 

örnekleriyle mukayese edildiğinde Türkiye’deki zayıflığı, modernleşme sürecine 

öncülük edecek sınıfların eksikliği neticesini doğurmuş, bu eksiklik, aydın ve 

bürokratlar tarafından kapatılmaya çalışılmış ve Türk aydını çok fazla siyasi ve sosyal 

fonksiyonlar üstlenmiştir. Bu açıdan Türk aydınını tartışmak, öncelikle “aydın” 

mefhumuna ilişkin kavram haritasını doğru bir şekilde kullanmayı gerektirmektedir.  

 

 Bu bölümde, “aydın”a ilişkin bir tanım sorunu gündeme getirilerek, tezin “aydın” 

kavramı, Türkiye’de ve özelde de Bursa’da aydınların fonksiyonları açısından 

değerlendirilmeye çalışılmıştır.  Bu bağlamda aydın ve elitler arasındaki ilişki 

derinlemesine irdelenmeye çalışılmış, modernleşme sürecimiz zarfında yaşanan 

değişimlerin “aydın”a etkileri, “elit dolaşımı” teorileri de dikkate alınarak tartışılmıştır. 

Bu kavramsal çerçeve içinde, Bursa’da Kemalist kanon (inkılâpçı aydınlar) dışında veya 

çeperinde kalan cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların özellikleri, fonksiyonları, 

toplumsal kökenleri ve statüleri tartışılmıştır.  

 

2.1. Moralist ve Realist Bakış Açıları Çerçevesinde Aydın  

    

 Frederich Frey, Türkiye’de elit sözcüğünün “entelektüel grup”, “eğitimli kadro”, 

“aydınlanmış elit”, “eğitimli yönetici azınlık”, “entelektüel yönetici sınıf” v.b. gibi 

tanımlamaların karşılığı olarak betimlendiğini söyler.361 Frey’in açıklamasından da 

görüleceği üzere, Batı toplumlarında, her ne kadar birbirleriyle sıkı ilişkileri olsa da, 

                                                
361 Frederick W. Frey, The Turkish Political Elite, USA-Massachussetts, MIT, Cambridge, 1965, s. 29.  



104 
 

nihayetinde ayrı kavramlar olarak sosyal bilimlerde kullanılan elit, entelektüel, aydın 

sözcükleri birbirinin içine tamamen nüfuz etmiş ve bir arada kullanılmaya başlanmıştır. 

Bu karışıklığı gören Türk akademisinin önde gelen isimleri; entelektüel, elit, münevver 

ve aydın kavramlarını, etimolojik karşılığını ve tarihselliğini ön plana alarak açıklamaya 

çalışmış, özellikle entelektüel ile münevver/aydın kavramı arasındaki farka işaret ederek, 

Türk modernleşmesinin sorunları doğrultusunda saptamalarda bulunmuşlardır.362 

Bununla birlikte, ideolojik bakış açısına göre, bu kavramların her birine “değer” atfeden 

ve bu kavramlardan birini diğerine tercih eden yazarların varlığından da söz edilebilir.363  

 
 Kavramla ilgili sorununun ilk nedeni, Nilgün Çelebi’nin de belirttiği gibi, Batı 

toplumunu anlamaya yönelik üretilen sosyolojik kavramların, daha farklı bir sosyal 

dünyaya aktarılırken karşılaşılan uyumsuzluğudur.364 Bu uyumsuzluğun sebebi ise, 

farklı tarihsel tecrübelerin, toplumsal aktörlere yüklediği rollerle alakalıdır. Türk aydını, 

başta İslam coğrafyası olmak üzere, modernleşme süreci içine dâhil olmaya çalışan Batı 

dışı coğrafyaların aydınları ile birçok ortak özellik gösterir. Bu durum elbette Batılı 

aydınlardan tamamen kopuk bir özellikler kümesine işaret etmez. Nihayetinde Batılı 

aydınlar da tek bir ideal tip üzerinden tanımlanamaz. Bu yüzden aydın sosyolojisi içinde, 

aydınları farklı kategoriler içinde değerlendiren akademisyenler mevcuttur ve “aydın” 

mefhumuna kendi tanımlarını getiren düşünürlerin aralarındaki fark çarpıcıdır.  

 

 Charles Kurzman ve Lynn Owens, aydın sosyolojisi üzerine çalışmış 

düşünürlerin tanımlamalarını tasniflerken, “sınıf” kavramını merkeze almışlardır. 

Aydınlar; “ kendisi için sınıf olarak aydın”, “sınıf-bağımlı olarak aydın” ve “sınıfsız” 

olarak tasniflenmişlerdir. “Kendisi için sınıf “ olarak aydınlar tasnifinde yer alan kişileri 

“Dreyfusçü  entellektüeller” olarak niteleyen Kurzman ve Owens; Julien Benda, Lewis 

                                                
362 Bkz.  Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Aydını”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, 
C.I.,  Ed. Murat Belge, İletişim Yayınları, 1985 ve “Türk Aydınının Dünyasını Anlamak”,  Türk Aydını 
ve Kimlik  Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. Sabahattin Şen, 1995.  Mardin, “Tanzimat ve 
Aydınlar”, a.g.e., Murat Belge, “Tarihsel Süreci İçinde Aydınlar”, a.g.e, Kemâli Saybaşlı, “Münevver, 
Entelektüel, Aydın”, Türk Aydını ve Kimlik  Sorunu . Ali Yaşar Sarıbay, “Türkiye’de Postmodern 
Ulema”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, s. 334. 
363 Erol Güngör, Sosyal Meseleler ve Aydınlar, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1993, s. 209 ve Türk 
Kültürü ve Milliyetçilik, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1993, s. 223-229’dan aktaran Ernur Genç, 
“Sosyolojik Açıdan Entelektüel Kavramlaştırmaları”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Danışman: Prof. 
Dr. Nilgün Çelebi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006, s. 243-245.  Fethi Naci, 
““Münevver”den “Entel”e”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, s. 181-188.  
364 Nilgün Çelebi, Sosyoloji ve Metodoloji Yazıları, Ankara, Anı Yayıncılık, 2001, s. 1.  



105 
 

Coser, Milovan Djilas, Alvin Gouldner, D. Wrong ve Bourdieu’nun “aydınlar”ı bu tanım 

içinde değerlendirdiğini savunur. Aydınları “sınıfsız” olarak tanımlayan en önemli isim 

olarak Karl Mannheim’ı örnek veren Kurzman ve Owens’a göre Ahmad Sadri ve 

Randall Collins de bu tanım içinde “aydın”ı tanımlamaya çalışan diğer önde gelen 

araştırmacı ve düşünürlerdir.  “Sınıf-bağımlı olarak aydın” tanımı içinde, “aydın” 

mefhumuna yaklaşan düşünürlerin içinde ise Antonio Gramsci’den  Jerome Karabel’e 

uzanan geniş bir sosyal bilimci listesi ortaya koyar. 365    

 

Çok daha ayrıntılı bir tasnif ortaya koyan Dominic Boyer ve Claudio Lomnitz 

aydınları, onlar hakkında söz söyleyen düşünürlerden yola çıkarak; hakikatin 

söylemcileri (Zola, Benda, Said), düşünce adamları: milli geleneğin ve kültürel bilginin 

savunucuları (Coser, Nettl, Parsons, Shils), teknokratik sınıf (Bell, Djilas, Gella, 

Gouldner, Kondrád ve Szelényi), bilgi üretimi ve yetki alanlarında yaşayanlar 

(Bourdieu, Boyer, Lomnitz, Verdery), özelleştirme ve akademik kompartmantalizasyon 

döneminde bir kamu kişisi (Aronowitz, Jacoby, Postner) olarak kategorileştirirler.366   

 

 Mehmet Yetiş’e göre aydınları tanımlama girişiminde tikelci ve evrenselci 

yaklaşımlar söz konusudur. Yetiş’e göre “Tikelci yaklaşımın özellikle dikkat çeken 

yöntemsel başlangıç öncülü, genellikle, kendini normatif önermelerle gösterir; aydın 

özne, başvuru çerçevesini sağlayan ideolojik modelin gereklerine uygun bir biçimde, 

belirli bir ethos’u yansıtmak üzere çoğu zaman çelişik ve değer yüklü tasarımlara göre 

betimlenir.”367 Buna karşı olarak Yetiş evrenselci tasarımın aydını “bireysel 

varoluşundan ziyade kolektif öznelerle (örneğin, sınıflar) ilişkileri bağlamında ve 

toplumsal yapılanma içerisinde yerine getirdiği siyasal, kültürel ve ideolojik işlevlere 

göre biçimlenen “kamusal figür” olarak tanımlar.368   

 

 Bu çalışmanın aydınları tartışırken kendisine temel aldığı, Jerome Karabel’in 

ayrımı Yetiş’le benzerdir. Karabel, “aydın” mefhumuna bakış açılarını “moralist” ve 

                                                
365 Bkz. Charles Kurzman and Lynn Owens, “The Sociology of Intellectuals”, Annual Review of 
Sociology, Vol. 28, 2002, s. 63-90.   
366 Dominic Boyer and Claudio Lomnitz, “Intellectuals and Nationalism: Antropological Engagements”, 
Annual Review of Anthropology, Vol. 34, 2005, s. 105-120.  
367 Mehmet Yetiş, “Aydınlar ve Sınıflar: Üç Kuramsal Model”, Praksis, Sayı 8, 2002, s. 52 
368 A.e. 



106 
 

“realist” olarak ikiye ayırır. En iyi temsilini Benda’da bulan moralist bakış açısı olanı 

tespite yönelik değil, olması gerekeni tarife yöneliktir.369 Realist bakış açısı ise bunun 

tam tersi olarak, olanı tespit etmeye yönelir. Karabel’e göre esas mesele, niçin kimi 

aydınların devrimci, kimilerinin muhafazakâr kimilerinin de reaksiyoner olabildikleri 

noktasında ortaya çıkmaktadır. Karabel’e göre Michels ve diğer realistlerin bakış açısı 

üzerinden söylenecek olursa, aydınların etik misyonları veya sorumluluklarından ziyade 

işgal ettikleri sosyal konumlarını ve ilgilerini savunmak için mücadele etmeleri daha 

önceliklidir. Ancak bu bakış açısı aydın teorisi için bir başlangıç sağlar.370 Nitekim 

aşağıdaki alt başlıklarda da tartışıldığı üzere, Bursa’da Kemalist aydın kanonunu 

oluşturan isimler ile bu çalışmada “cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar” olarak tarif 

edilen gruba dâhil bulunan isimler, toplumsal kökler ve meslek arka planları açısından 

çok büyük benzerlikler taşımaktadır. Bu çerçevede Karabel’in işaret ettiği ve aydın 

sosyolojisinin temelini oluşturan “sosyal konum ve ilgiler”i üzerinden aydını tartışmak, 

bu çalışmanın öncelikli meseleleri arasındadır. Bu açıdan Karabel’in çizmiş olduğu 

çerçeve, aydın sosyolojisi üzerine tartışmaları tasniflerken öncelikli olarak tercih 

edilmiştir. Bu tercihi oluşturan bir diğer etken ise Karabel’in “moralist” olarak tarif ettiği 

bakış açısı üzerinden Türk aydınına yönelik bir tartışma yapmanın zorluğudur. Her ne 

kadar Şerif Mardin “kritik söylem kültürü”nün Türkiye’de ortaya çıkışı ile “aydın” 

tarihimizin mihenk taşına işaret etse de371 Türk aydınını temsil eden esas fonksiyonun 

“eleştirelliği” olduğunu söylemek güçtür. Bu çalışmada Türk aydınının moralist bakış 

açısıyla okunamamasındaki temel nedeni, Türk aydının devlet ile arasındaki mesafenin, 

onu “özerk” bir özne olarak konumlandıracak kadar açık olmamasıdır. Türk aydını, 

genel özellikleri itibariyle; devlet çıkarını önceleyen, kurtarıcı misyon sahibi politik bir 

özne olarak Türk tarihinde temayüz eder. 1923-1945 yılları arasındaki tek parti 

döneminde, CHP içinde yer almayı istemeyip, güncel siyaset ile arasına mesafe koyduğu 

düşünülen aydın için dahi kurtarıcı misyonu geçerlidir. Oysa Benda’da aydın, adaletin 

ve doğruluğun sözcüsü olarak idealize edilmiş bir halde ortaya çıkar. La Trahison des 

Clercs’de Benda’ya göre, aydının bu fonksiyonuna ihanetinin temelinde politize olması 

                                                
369 Jerome Karabel, “Towards of Intellectuals and Politics”, Theory and Society, Vol. 25, No: 2, 1996, s. 
205.  
370 A.e., s. 207.  
371 Şerif Mardin, “Tanzimat ve Aydınlar”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, C.I.,  Ed. 
Murat Belge, İletişim Yayınları, 1985s. 46-47.  



107 
 

yatar. Çünkü politik alan içine giren aydın, öncelikle adalet ve doğruluğun değil, bir 

sınıfın, kilisenin veya devletin sözcüsü olarak zuhur eder. Böylelikle artık bağımlılık 

ilişkisi kurduğu güç odaklarının sınırlamaları altında serbest düşünce kapsülleşir ve 

niteliğini kaybeder. Aydının ihaneti, işte bu noktada belirir.372  

 
 Türkiye’de aydının siyasal alandan uzak, en azından tam manasıyla özerk 

olmasını sağlayacak ne sosyo-kültürel ne de iktisadi ve politik dinamikler mevcuttur. 

Aydının yetişmesinde başta eğitim olmak üzere, toplumsallaşma aşamalarına damgasını 

vuran devlet olmuştur. Türk aydını meslekî dünyasını büyük çoğunlukla bürokrasi 

içerisinde kurmuştur. Üstelik Cumhuriyet aşağıda da tartışılacağı üzere, Osmanlı 

İmparatorluğu’na nazaran modernleşmeye önderlik edecek sivil dinamiklerden daha 

yoksundur. Bu koşullar altında, Türkiye’de aydının, siyasal alan karşısında çok sınırlı bir 

özerkliğe sahip olduğu söylenebilir. 

 

 Osmanlı aydınının devletten özerkleşmesi 1860 sonrası gazetecilik, yayıncılık 

gibi meslek gruplarının gelişmesiyle alakalı olmuştur.373 Fakat bu özerkliğin de hem 

maddi hem düşünsel bir sınırı vardır. Nitekim bu aydınların birçoğu ya öncesinde devlet 

memurudur ya da bu görevleri devam etmektedir. Ayrıca toplum-devlet-birey çıkarını 

birbirinden hiçbir surette farklı görmemişlerdir. Osmanlı aydınının Tanzimat’tan itibaren 

toplum-devlet-birey çıkarlarının tek bir kürede eritilmesi yönündeki düşünceleri, 

Osmanlı aydınını Batılı muadillerine oranla, daha çok politik bir eylem adamı olarak 

tarih sahnesine çıkarmıştır.  Mehmet Ali Kılıçbay, Osmanlı aydınının Batılı örnekleriyle 

karşılaştırıldığında entelektüel üretim açısından son derece kısır olan fakat uğruna 

ölünecek kurtarma reçeteleri konusunda olağanüstü doğurgan olduğunu söyler.374 

Tanzimat’tan Genç Osmanlılara, Jön Türklerden Kemalist Devrim’e uzanan süreçte 

Türk aydını kendisini devletin kurtuluşunun bir parçası, devlet hizmetini de bir bütün ve 

kendilerini bununla özdeş saymıştır.375 Bu durum Türkiye’de siyasi kültürün, aydının 

özerk bir alan içinde toplumsal bir aktör olarak var olmasını engellediğinin bir 

                                                
372 Kurzman – Owens, a.g.m., s. 65.  
373 Şerif Mardin, Religion, Society and Modernity in Turkey, New York, Syracuse University Press, 
2006, s. 251.  
374 Kılıçbay, “Osmanlı Aydını”, s. 58. 
375 İsmet Özel, “ Tanzimatın Getirdiği “Aydın” ”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, s. 
62. 



108 
 

göstergesidir.  

 

 Murat Belge’ye göre “Kişisel mizacı bakımından politikleşme isteği olmayan bir 

aydın bile, kendini politika içinde buluyordu, çünkü “aydın olma” eylemi bizatihi politik 

bir eylemdi. Bunun başlıca nedeni de devletin toplumsal yapı içinde tuttuğu yerdi. 

Toplumda, devletin çeşitli kurumlarının dışında ayak basacak pek yer yoktu. 

Dolayısıyla, devletle aydın arasındaki bu göbekbağı kesilmemişti.” Aydın ile devlet 

arasındaki bu ilişki “göbekbağı” kelimesinden de anlaşılacağı üzere bir “besleme-

beslenme” ilişkisidir. Türkiye’de aydın, yüksek bürokrasi veya çeşitli memuriyet 

vazifeleri içinde bulunduğundan devletle arasında bir patronaj ilişkisi mevcuttur. Bu 

açıdan devletin selâmeti ve bekası sorunu yalnız ideolojik bir tutum değil, bizatihi devlet 

aygıtının bir parçası olmaktan kaynaklanan zarurî bir savunma mekanizmasıdır.  

 

 Aydın’ın devlet ile arasındaki bu patronaj ilişkisi ve aydının politik bir özne 

olarak öne çıkması, sadece Türkiye için geçerli değildir. Özellikle Batı dışı 

coğrafyalarda bu özellik göze çarpar. Bu iddiayı desteklemek açısından şu iki örnek 

çarpıcıdır: Daryush Shayegan, İran’da geçimi devlet tarafından karşılanmayan, 

gerçekten serbest aydınların sayısının nispeten az olduğunu söyler.376 Meksika 

aydınlarına ilişkin olarak Paz, Batılı örneklerinden farklı olarak aydın kişinin asıl 

amacının siyasal güç ve eylem olduğunu söyler. “Meksikalı aydın, ülkesine aydın olarak 

hizmet ettiği gibi, gerektiğinde onu savunmak uğrana ve yoluna baş koymaktan geri 

durmamıştır.”377  

 

 Bununla birlikte, Shills ve Robert K. Merton, Keynesyen ekonomi politikaları 

yıllarında Batı’da devletin ekonomide bir aktör olarak rol üstlenmeye başlamasıyla 

birlikte, daha fazla bürokratik katmanlar içerisinde yer almaya başlayan aydınların 

toplumsal rollerini oynamaları açısından çok kritik olan özerkliklerini yitirmeye 

başladıklarını söyler. Böylelikle, her ne kadar azgelişmiş ülkelerde devletin ekonomi 

üzerindeki hâkimiyeti, aydın ve devlet arasındaki patronaj ilişkilerinin seyri açısından 

                                                
376 Daryush Shayegan, Yaralı Bilinç: Geleneksel Toplumlarda Kültürel Şizofreni, İstanbul, Metis 
Yayınları, Çev. Haldun Bayrı, Beşinci B.s., 2007,  s. 142.  
377 Octavia Paz, Yalnızlık Dolambacı, İstanbul, Cem Yayınları, Çev. Bozkurt Güvenç, Üçüncü b.s., 1990, 
173-174’den aktaran Genç, a.g.t., s. 72.  



109 
 

çok daha belirgin bir biçimde göze çarpsa da, Batı’da da devletin piyasa üzerindeki 

etkinliğini arttırdığı dönemlerde, aydının özerkliği meselesi bir sorun olarak göze 

çarpmaya başlamıştır.378  

 

 Bursa’da, bu çalışmada incelenilen ve inkılâpçı aydınların dışında kalan grubun 

da meslekî açıdan hemen hemen hepsinin devlet memuru olduğu söylenebilir. Aşağıdaki 

daha ayrıntılı olarak ele alınacağı üzere, bu aydınların büyük çoğunluğu öğretmendir. 

Şeyh efendilerin büyük bir kısmı da, hayatlarını idame ettirebilmek için, çeşitli 

camilerde vaiz veya müezzin olarak görevlendirilmiş, bir yönüyle devlet hizmetinin bir 

parçası haline getirilmişlerdir. Bu grup içinde Kâmil Kepecioğlu gibi emekli bir asker de 

bulunmaktadır. Böylelikle Bursalı aydınların da, her ne kadar politize olmasalar da, 

devlet görevlileri olarak özerklikleri çok sınırlıdır.  

 
 Türkiye’de aydının politik alan ile arasındaki mesafenin tam manasıyla 

özerkliğine imkân vermemiş olmasındaki üçüncü etken ise modernleşme sürecine 

öncülük edecek toplumsal sınıfların eksikliğidir. Colins, Batı’da görece özerk 

entelektüel ağlardan bahsederken Brym bu ağların sınıf sistemi içine gömülü olduğunu 

bildirir.379 Bu ağlar Avrupa’da farklı sınıflarla ilişkiler bağlamında kurulabilmiştir. 

Mannheim, 19. y.y. başlarında Avrupa’nın “sosyal ve siyasal gelişim açısından” daha 

“doğu”sunda olduğu söylenebilecek Almanya’nın380 aydınları ile Fransız aydınları 

arasında yaptığı mukayese neticesinde, Almanya’da aydınların özerk bir kategori olarak 

ortaya çıkmadığını söyler:   

. 
 “Aydınlanma geleneğini yaşamakta olan Fransız toplumunda, entelijensiya toplumsal 
ilişkiler açısından burjuvaziyle sıkı ilişkiler geliştirmiş ve rasyonalist felsefenin 
dayanaklarını yükselmekte olan burjuvazide bulmuştu. Buna karşılık, Almanya’da 
aydınların toplumsal kesimlerde aradıkları felsefi dayanakların benzer bir biçimde geliştiği 
ileri sürülemez. Bu durumun nedeni açıktır; Alman burjuvazisi, Fransız burjuvazisinden 
farklı olarak, siyasal-toplumsal alanda benzer bir destek oluşturmakta başarısız kalmıştı. 
…Alman entelijensiyasının içinde bulunduğu koşullar, bu kesimi, yine Fransız 
deneyiminden farklı olarak, aristokrasinin entelektüel alandaki sözcülüğünü üstlenmeye 

                                                
378 Kurzman-Owens, a.g.m., s. 69.  
379 R. Collins, The Sociology of Philosophies: A Global Theory of Intellectual Change, Cambridge, 
MA: Harward University Press, 1998 ve R. J. Brym, Intellectuals and Politics, London, Allen & Unwin, 
1980’den aktaran  A.e., s. 75.  
380 Karl Mannheim, “The Problem of the Intelligentsia”, Essay on the Sociology of Culture, London,  
Routledge & Kegan Paul, 1956’dan aktaran Wilfred Nippel, “Homo Politicus and Homo Economicus: The 
European Citizen According to Max Weber”, The Idea of Europe: From Antiquity to European Union, 
Edt. Anthony Pagden, Cambridge University Press, 2002, s. 129- 138.  



110 
 

yöneltmiştir. Dolayısıyla, Almanya’da, geleneksel grupların politikalarına eklemlenen 
aydınlar, toplumsal-siyasal yapılanma karşısında özerk bir kategori olarak ortaya 
çıkamamışlardı.”381 

 
  

Fakat Türkiye’de sorun, aydının burjuvazi ile mi yoksa “eski tarihsel blok” 

içerisinde mi kendisine yer bulduğu sorunundan çok daha farklıdır. Türkiye’de “sınıf-

bağımlı aydın” kategorisi içerisinde, sınıf sistemi içine gömülü “organik aydınlar”dan 

ziyade, Balibar’ın vurguladığı şekliyle “devletin organik aydınları”ndan bahsetmek daha 

mümkündür.382 Her ne kadar Gramsci’nin de dâhil bulunduğu Marksist literatürde 

devlet, egemen sınıfın baskı ve sömürü aracı olarak tanımlansa da Türkiye’de siyasi 

gelenek, devletin toplumsal sınıflardan, Batı’ya oranla çok daha özerk olduğunu gösterir. 

Bu manada “devletin organik aydını” olmak, toplumsal bir sınıfın “organik aydını” 

olmaktan daha farklı bir duruma işaret eder. Bu durum, aşağıda, özellikle “aydın ve 

hegemonya” sorunu üzerinden tartışılacaktır.   

 
 Türkiye’de temel sorun toplumsal değişime yön verecek sınıfların İmparatorluk 

sathında, Batılı örnekleriyle mukayese edilmeyecek ölçüdeki görünmezliğidir. 

İmparatorluk ne tarımsal bir devrim sonucu zenginleşmiş ve böylelikle de burjuvalaşma 

yönünde yolu açılmış bir noblesse de robe’a383 (kıyafet aristokrasisi), ne güçlü bir sanayi 

burjuvazisine ne de çeşitli soylu ailelerden oluşan bir Saray toplumuna sahiptir.  Nitekim 

modernleşme sürecine önderlik edecek sınıfların eksikliğinde, bu sorun devletin bekasını 

merkeze alan aydın bürokratların önderliğinde çözülmeye çalışılmıştır.  

 

 Netice itibariyle Türkiye’de; siyasi kültürün, aydının devlet ile arasındaki 

patronaj ilişkisinin ve Batı’da toplumsal yaşamın üç temel sınıfını teşkil eden 

“aristokrasi-burjuvazi ve proletarya”nın “kendisi için sınıf” hüviyetini kazanacak kadar 

görünürlüğe ve etkinliğe sahip olmaması, Türk aydının, yukarıda tartışılan niteliklerinin 

temel belirleyicileri olduğu söylenebilir. Üstelik bu nitelikler sadece “inkılâpçı” aydınlar 

için geçerli değildir. İslamcıların da temel perspektifi, diğer Osmanlı aydınları gibi 

                                                
381 Karl Mannheim, Essays on Sociology and Social Psychology, London, Routledge & Kegan Paul, 
1969, 125-126’dan aktaran Yetiş, a.g.m., s. 64 
382 Ettienne Balibar – Immanuel Wallerstein, Irk, Sınıf, Ulus: Belirsiz Kimlikler, İstanbul, Metis 
Yayınları, Çev. Nazlı Ökten, 1993, s. 27.  
383 Süleyman Seyfi Öğün, “Hakim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye’de Politik Değişim ve 
Modernleşme, Edt. Ersin Kalaycıoğlu-Ali Yaşar Sarıbay, İstanbul, Alfa Yayınevi, Ocak 2000, s. 227.  



111 
 

devletin bekasını sağlamaktır. Çünkü bu aydınlar da devletin yaşaması ile dinin 

yaşaması arasında çok büyük bir farklılık görmezler. Devletin ve dinin çıkarlarını bir 

arada okurlar. Nitekim Mehmet Akif başta olmak üzere, dönemin önde gelen İslamcı 

düşünürlerine göre devleti kurtarmak ile dini kurtarmak eş tutulduğu için, devletin 

bekasına yönelik yapılan modernleşme çabalarına karşı çıkmazlar hatta bu durumu dinin 

hayatî çıkarları açısından meşrulaştırırlar. Aynı şekilde milliyetçi muhafazakârların da 

devletle arasına sınır koymada yaşadıkları sıkıntı veya bu noktadaki tercihleri, neden 

romantik milliyetçi bir yönelimin gelişmediği noktasında bir ipucu vermektedir.384 

 

 Türk aydınının devlet ile arasına, tam manasıyla özerk olmasını sağlayacak kadar 

sınır koyamaması ve politik bir özne olarak Türk modernleşmesine damgasını vuran 

toplumsal gruplardan biri olması nedeniyle, özellikle Benda’da temsilini bulan 

“moralist” bakış açısı üzerinden “aydın”ı tartışmak mümkün değildir. Aynı şekilde, 

aydının, politik tavır almasını olumlayan fakat bu tavrını ortaya koyarken hakikatin 

sözcülüğünü üstlenen, Sartre’da385 veya Said’de386 görülebilecek daha farklı bir 

“moralist” aydın tanımını da Türk aydınları için kullanmak zordur. Çünkü Türk aydını 

çoğunlukla, “hakikatin sözcülüğü”nden ziyade, “devlet çıkarının sözcüsü” olarak tarih 

sahnesinde zuhur eder.    

 

 Kurzman ve Owens’ın “sınıf”ı temel alan tasnifinden ziyade Karabel’in tasnifini 

benimsememizin ve “realist” olarak nitelendirdiği düşünürlerin “aydın” mefhumuna 

ilişkin bakış açılarını, Bursa’nın aydın kanonunu tartışırken merkeze almamızın birçok 

önemli sebebi yukarıdaki satırlar bağlamında düşünülebilir. Elbette Karabel’in realist 

olarak nitelendirdiği isimlerin de önemli bir kısmı “sınıf”ı temel almıştır. Fakat Karabel 

tasnifini, “aydın”a bir etik değer atfeden yazarlarla, “aydın”ı çıkar ilişkilerinin kesiştiği 

toplumsal ağlar üzerinden tartışan yazarlar arasında bir ayrıma dayandırmıştır. Bu 
                                                
384 Yüksel Taşkın, Anti-Komünizmden Küreselleşme Karşıtlığına Türkiye’de Milliyetçi 
Muhafazakâr Entelijansiya, İstanbul, İletişim Yayınları, 2007, s. 33. Romantik milliyetçiliğin, birleşik 
bir siyasal yapının bulunmadığı Almanya’da “volk”a, “kultur”a yaptığı yoğun vurgu karşısında ihmal 
ettiği devlet vurgusu, Türkiye’de son derece belirgindir.  
385 Jean – Paul Sartre, Aydınlar Üzerine, İstanbul, Can Yayınları, Çev. Aysel Bora, 1997. 
386 Edward Said, Entelektüel: Sürgün, Marjinal, Yabancı, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. Tuncay 
Birkan, Dördüncü b.s., 2011.  
       Gerek Sartre, gerekse de Said, aydını muhalif ve mücadeleci bir özne olarak tanımlar. Her ikisi de 
yaşamları müddetince siyasal olaylarda aktif rol alarak, aydının sadece söz ve yazıyla değil, toplumsal 
olaylarda da bizatihi rol üstlenen bir toplımsal aktör olduğunu savunurlar. 



112 
 

çalışmada, Kurzman ve Owens’ın tasnifinde yer alan üç gruptan (sınıfsız, sınıf-bağımlı, 

kendisi için sınıf) herhangi birini Türkiye’de aydın mefhumunu tartışırken temel 

almamamızın başlıca sebebi, Batı sosyal dünyası ile Türkiye’nin sosyal dünyasının, 

özellikle de incelediğimiz dönemler bağlamında, “sınıf” ve “sınıf” bağımlı tartışmaları 

eş güdümlü olarak sürdürmeye imkân vermemesidir.  

 

 Türkiye’de temelde avam-havas ikiliğine dayanan sınıfsal ayrım, bir önceki 

bölümde de tartışıldığı üzere, 19. y.y. itibariyle İstanbul, Bursa, Selanik, İzmir gibi 

kentlerde farklılaşmaya başlamıştır. Yabancı girişimci ve gayrimüslim sanayici-tüccar 

gruplarına, yüzyılın sonunda Müslüman yatırımcılar da eklenmiş, bu gruplardan 

müteşekkil burjuva sınıfı filizlenmiş ve Türkiye’de işçi sınıfı doğmaya başlamış, hatta 

Bursa örneğinde anlatıldığı üzere grevler de İmparatorluğun sosyal hayatına dâhil 

olmuştur. Fakat başta I. Dünya Savaşı’nın etkileri, Ermeni Tehciri (1915), Rum 

mübadelesi (1930) gibi olaylar neticesinde Türkiye’nin demografik yapısı değişime 

uğramış, kentli nüfus gerilemiş, sanayi ve ticaret büyük bir darbe yemiştir. Üstelik tüm 

bu gelişmeler, modernleşmenin aşağıdan sürdürülmesi yönündeki zemini de ortadan 

kaldırmış, böylelikle Türkiye’nin modernleşme süreci çok daha devlet merkezli 

yürüdüğü gibi, buna bağlı olarak aydınların da devlet ile olan ilişkileri yoğunlaşmış, 

üzerlerindeki devlet denetimi de artmıştır.387 

 

 Bu noktada şu soru gündeme gelmektedir; Türkiye’de “aydın”ı sınıf temelli 

olarak tartışmanın hiçbir imkânı yok mudur? Batı dışı coğrafyalarda aydının “sınıf” ile 

ilişkisini tartışan yazarlar, onu “küçük burjuva”ya dâhil ederler.  Shayegan’ın İran, 

Laroui’nin Arap ve Baskın Oran’ın Türk aydınlarına yönelik olarak “küçük burjuva” 

nitelemesi, her ne kadar sınıfsal bir tabir olsa da Kurzman ve Owens’ın “sınıf” temelli 

tasnifinin Batı dışı coğrafyalarda temel alınmasının zorluğunu da gözler önüne serer. 

                                                
387 Keyder’e göre “toplumda en çok kapitalistleşmiş gruplar tehcirle, öldürmeyle ve nüfus mübadelesiyle 
yeni Cumhuriyet’in dışında kaldılar Bu gruplar aynı zamanda en kentli, en çok modernleşmiş gruplardı. 
Ayrıca savaşın getirdiği ekonomik sorunlar başta İzmir, Ege Bölgesi, Antep-Adana çevresi olmak üzere 
büyük tahribata neden oldu. Ticari faaliyet ve sanayi üretimi azaldı. Şehirleşme oranı %15’e kadar düştü. 
Yani Cumhuriyet ile eski imparatorluğun hammaddeleri büyük değişiklik gösteriyordu. Artık, nüfus 
heterojen olmadığı gibi iktisadi liberalizm de söz konusu değildi. Bu koşularda modernleşmenin 
toplumdan gelmesini mümkün kılacak dinamikler bitmişti.” (Şehirleşme oranı I. Dünya Savaşı öncesi 
%25’e çıkmıştır). Bkz. Çağlar Keyder, “Kimlik Bunalımı, Aydınlar ve Devlet”, Türk Aydını ve Kimlik 
Sorunu, s. 151-153.  



113 
 

Nitekim her üç yazar da bu durumun bilincindedir ve aydını “küçük burjuva” olarak 

nitelendirmelerinin bir nedeni de budur.  Gramsci’de ise aydın, hâkim sınıf (burjuvazi) 

ile bu sınıfa karşı iktidarın gerçek manada tek alternatifi olan sınıfın (proletarya) yanında 

saf tutar, sınıfın “organik” aydını olarak hegemonya mücadelesine girer.388 Oysaki Oran, 

Laroui ve Shayegan’ın çizdiği çerçeve çok daha farklıdır.  

 

 Ne Laroui, Ne Shayegan ne de Oran “küçük burjuvazi”yi Marksist manada 

tanımlamamışlardır.389 Oran’a göre “küçük burjuvazi” Batı dışı coğrafyalarda 

“bürokratlık ve serbest meslek sahipliği” üzerinden tanımlanabilir. Bürokrat ve serbest 

meslek sahipleri içindeki en önemli grup da aydınlardır: “Azgelişmiş ülkede küçük 

burjuva denince akla ilk gelen kavram, aydınlardır. Az gelişmiş ülkede sınaîleşmiş yapı 

olmadığı için aydınlar sanayi toplumunun değil, bu toplumun eğitiminin yarattığı bir 

kesimdir. Kişi bu eğitimi ya ülke dışından ya da ülke içindeki Batı eğitimi veren 

okullardan alır.”390 Oran, küçük burjuva aydınının sınıfsal konumunu şu sözlerle özetler:  
 

“…Sınıflar açısından, küçük burjuva aydını bir anlamda sınıflararasıdır. Şu anlamda ki, 
gerek genellikle geldiği aile nedeniyle, gerek eğitimini aldığı burjuva toplumuna duyduğu 
özlemin etkisiyle ve gerekse seçkin olduğu yeni toplumda üretim aracı sahibi olmadığı 
halde devlet yöneticiliği sıfatıyla üretimden aldığı küçümsenmeyecek pay nedeniyle, aydın 
temel olarak bir burjuvadır.  
 
…Öte yandan, küçük burjuva aydını bir anlamda sınıflar-üstüdür. Çünkü kendisi bir sınıf 
değildir; azgelişmiş ülkesinde hiçbir sınıfın (daha doğrusu tabakanın) yeterince güçlü 
olmamasından doğan bir “iktidar boşluğu”ndan yararlanarak, kendisine bir sınıf gücü 
sağlayan başatlığını sürdürebilmektedir.”391 

 

 Laroui, Batı toplumlarındaki gibi net olarak tanımlanmış üç temel sınıfın 

(aristokrasi-burjuvazi-proletarya) yokluğu nedeniyle Arap toplumlarında küçük 

burjuvazinin güçlü olduğunu ve onu Marksist manada tanımlamak mümkün olmadığı 

için, Arap toplumunun özgün tarihsel ve ekonomik bağlamında tanımlamak gerektiğini 

                                                
388 Antonio Gramsci, Hapishane Defterleri, İstanbul, Belge Yayınları, Çev. Adnan Cemgil, Beşinci b.s., 
2007,  s. 53-54.  
389 Marksizm’e küçük burjuva, tarihin çöken sınıflarından biridir. Çünkü fabrika üretimi, ev ve küçük 
atölye üretiminin yerini almakta, küçük mülkiyet sahibi sınıflar bu süreç içinde proleterleşmektedir. Bu 
açıdan Marx ve Engels, varlıklarını sürdürebilmek için küçük burjuvaziyi, burjuvaziye karşı mücadele 
eden tutucu, gerici bir sınıf olarak tanımlar. Çünkü tarihin tekerini geri döndürme arzusundadırlar. Bkz. K. 
Marx-Friedrich Engels, Komünist Partisi Manifestosu, İstanbul: Kaynak Yayınları, Çeviren: Işık Somer, 
İkinci Basım, Mayıs 2003 s. 58.  
390 Baskın Oran, “Azgelişmiş Ülkelerde Aydın ve Milliyetçilik”, Türkiye’de Aydın ve Kimlik Sorunu, s. 
387.  
391 A.e., s. 388.  



114 
 

söyler.392 Laroui, “küçük burjuvazinin mantıksal ve ekonomik bir kategori değil, sadece 

tarihsel bir kategori olduğunu unutmayalım; o bir sınıf değildir, ama ortak değerlerin 

birleştirdiği bir gruplar topluluğudur.” der.393  

 

Laroui’nin tespitine aynen katılan Shayegan’a göre ise İran toplumunda küçük 

burjuvazi “heterojen ve çok yaygın bir orta sınıftır; pazardaki küçük esnafı, bazı memur 

kategorilerini, küçük toprak sahiplerini v.b. kapsar.”394 Laroui’ye göre “Endüstrideki, 

yönetimdeki, ordudaki, eğitimdeki tüm modernizasyoncular, bu küçük burjuvazi 

tabakasından gelir ve yabancı düşünce okullarından etkilenir”.395 Arap toplumunda, 

entelektüel elit bu tabakadan oluşur ve politik elitin büyük bir kısmı bu sınıftan meydana 

gelir.396  

 

 Laroui, Shayegan ve Oran’ın küçük burjuva tanımı üzerinden yola çıkılırsa, 

Türkiye’deki aydınların da “küçük burjuvazi”ye dâhil olduğu rahatlıkla söylenebilir. Bu 

“küçük burjuva aydınlar”, siyasal rejimin en önde gelen kültürel ve siyasi elitleridir aynı 

zamanda. Bu yüzden bir sonraki alt başlıklarda derinlemesine tartışılacağı üzere, elit ve 

hegemonya sorunu, Türkiye’de ve benzer özellikler gösteren coğrafyalarda, aydın 

mefhumunu ele alırken tartışılması gereken en temel meselelerdir. Laroui’nin ve Oran’ın 

tespitleri bu tartışmaya girmek için son derece faydalı bir zemin oluşturmaktır. 

Laroui’ye göre “Ulusal devlet, “teknolojizm” ideolojisine sarılmış olan ve başlıca tabanı, 

bir merkezileştirme ve savunma aracı olan ordu tarafından sıkıca denetlenen bürokrasi 

olan küçük burjuvazinin hâkimiyeti altındadır. … O kolayca iktidara gelir, çünkü üç 

sınıf (aristokrasi, burjuvazi ve proletarya) ya yabancıdır, ya da sayısal açıdan zayıftır.”397 

Bununla birlikte “iktidar olsun olmasın, aydının ufkunu belirleyen ve kültür politikasını 

tanımlayan bu sınıftır.”398 Oran, azgelişmiş ülkelerde küçük burjuva aydınının, 

toplumdaki başat elit özelliğini sürdürebilmek için, toplumu dönüştürmek gibi temel bir 

fonksiyonu olduğunu söyler:  

                                                
392Abdullah Laroui, Tarihselcilik ve Gelenek, Ankara, Vadi Yayınları, Çev. Hasan Bacanlı, 1993, s. 186.  
393 A.e.  
394 Shayegan, a.g.e., s. 141.  
395 Laroi, a.g.e., s. 188.  
396 A.e.  
397 A.e., s. 184, 187.  
398 A.e.  



115 
 

 
 “…Bu insanlar eğitimini almış oldukları toplumu yaratmaya girişmezlerse, toplum onların 
bilgi ve becerilerini kullanacak düzeye hemen varamayacaktır. Varamayınca da, yeni 
(modern) toplumda bilgi ve becerileri nedeniyle başat seçkin durumuna gelecek olan 
aydınlar, geleneksel güçlerin ve geleneksel seçkinlerin başat olmaya devam edecekleri 
azgelişmiş toplumda ikinci bir role itileceklerdir.”399  

 

 Türk aydını ve dolayısıyla Bursa’nın aydınlarını tartışırken moralist izahların ve 

“sınıf” temelli tasniflerin niçin bu çalışmada merkeze alınamayacağına ilişkin yukarıda 

yapılan tartışmaların neticesinde, nasıl bir aydın tanımı üzerinden hareket edileceğine 

dair bir öngörü oluşmuş bulunmaktadır. Bu durum elbette aydın ve sınıflar arasındaki 

ilişkinin tartışılmayacağı anlamına gelmez. Bu noktada ortaya konan tercih, “sınıf” 

kavramını merkeze alan bir açıklamalar silsilesi üretmeme noktasındadır. Dominic 

Boyer ve Claudio Lomnitz’in ayrıntılı tasnifinden ise belirli bir grubun düşüncelerini 

öne çıkartmaktan ziyade, “realist” bakış açıları çerçevesi içinde bu görüşleri ortaya 

koymak suretiyle yararlanılmıştır. Bu bağlamda, başvuracağımız tanım, aydının kültür 

üreticisi, toplumsal elit ve misyoner  özelliklerini bir arada vurgulamayı 

gerektirmektedir. Böylelikle Türk aydınını; elit dolaşımı, hegemonya ve ulus-kurma 

noktasında üstlendiği “organik” fonksiyonlar üzerinden tartışmaya imkân verecek bir 

zemin oluşturulabilir. Türk aydını kümesi içinde yer alan bir grup olan Bursa’nın taşra 

aydınları da bu çerçeve içinde, tarihsel zemin ve zamanın ruhuna uygun olarak 

tartışılabilir. 

 

2.2.  Türk Aydını: Tanımı ve Fonksiyonları  

 

 Bauman’a göre “aydını tanımlamak için her girişim kendini tanımlama 

girişimidir.”400 Bauman’ın aforizması içinde dikkat çeken en önemli husus failin aynı 

zamanda nesne konumudur. Bir başka ifadeyle belirtirsek, eylem kendine dönüşlüdür. 

Türk aydınını moralist bir çerçeve dışında tartışmak, aydının Türkiye’de kendine 

yüklemiş bulunduğu fonksiyonlarla alakalıdır. Shayegan “Toplumun “mutsuz bilinci”ni 

temsil eden, epistemolojik statüsü eleştiri olup ayrı bir grup oluşturan entelektüel, bizim 

                                                
399 Oran, a.g.m., s. 387.  
400 Zygmunt Bauman, “Love in Adversity: On the State and the Intellectuals and the State of 
Intellectuals”, Thesis Eleven 31(1992), s. 81’den aktaran Karabel, a.g.m., s. 207.  



116 
 

ülkelerde henüz görülmemiştir.”401 der. Nitekim Sabri Ülgener’in aydının 

fonksiyonlarını sıraladığı cümlesi, Shayegan’ın vurgusunu haklı çıkarmaktadır. Ülgener, 

“kültür değişimine öncülük etmek; değişeni daha popüler ve yaygın hale getirmek, yeni 

bir zevkin ve üslubun öncülüğünü sürdürmek” olarak aydının üç temel fonksiyonunu 

sıralar.402  Ülgener’in saptamasından yola çıkarak, Türk aydınının “eleştirellik ve 

özgürlük”ten ziyade “misyon” ile yüklü olduğu görülür. Oysaki Ülgener, Shills’ten403 

kuvvetle etkilendiği açık olan aydın tanımında sınırlı da olsa aydının “muhalif” 

konumunu vurgular fakat bunu fonksiyonları arasında sıralamaz: “Fikrî – entelektüel 

vasıfları ile çoğu zaman teknik ve oppozisyon biçiminde, ses ve söz sahibi olmayı 

statülerinin vazgeçilmez misyonu sayan bir grup. …ses ve söz sahibi olmak, ses ve sözü 

mümkün olduğu kadar soyut, genel ifade ve semboller halinde çevreye iletme gücü ve 

alışkanlığı!”404 

 

  Ülgener’in aydının fonksiyonlarını sıraladığı cümleden, aydına yüklediği 

“misyon”u kültürel alan ile sınırlı tuttuğu da anlaşılmaktadır. Ülgener’in “Aydınlar 

Sosyolojisi ve Çağımız Aydını” (1975) başlıklı ünlü makalesinde dile getirdiği bu 

düşüncelerinde, yaptığı atıflardan da görülebileceği üzere, Shills’in, “aydını genel 

kapsamlı ve soyut kültürel sembollerin üreticileri ve kullanıcıları” olarak tanımlayan 

görüşü egemendir.405  

 

 Aydını, “kültür üretimi” merkezinden tanımlayan bir diğer isim Lipset’tir. 

Lipset’e göre,  sosyolojik olarak aydının tanımı belirli ideolojik bağlılıklara veya kişisel 

niteliklere değil, kendisinin geniş toplumsal yapılar içindeki konumuna bağlıdır. Bu 

çerçevede aydının toplumsal konumuyla ilgli olarak temel fonksiyonu kültürün 

                                                
401 Shayegan, a.g.e., s. 135.  
402 Sabri F. Ülgener, “Aydınlar Sosyolojisi ve Çağımız Aydını”, 
http://www.iudergi.com/tr/index.php/iktisatmecmua/article/viewFile/12577/11806.,  s. 9.  
403 Shills’in özellikle bu konuyla ilgili kaleme aldığı çok önemli iki eser olan “Intellectuals”, 
(International Encyclopedia of the Social Sciences, Edt. David Sills (içinde),  c.7, Macmillan and Free 
Press 1968 ile The Intellectuals and Powers and Other Essays’in (Chicago and London, The University 
of Chicago Press, 1972) tahlili için bkz. Genç, a.g.t.,  s. 102-114. 
404 Ülgener, a.g.m., s. 10-11.  
405 Genç, a.g.t., s. 102.  

http://www.iudergi.com/tr/index.php/iktisatmecmua/article/viewFile/12577/11806


117 
 

yaratıcısı, dağıtıcısı ve uygulayıcısı olmasıdır.406 Lipset, “kültürü (kültür; sanatı, bilim 

ve dini içeren bir evrendir) yaratan herkese aydın gözüyle bakıyoruz”407der:  

 
 “Bu kümede başlıca iki düzey ayrımlanabilir: birincisi, özellikle, bilgin, sanatçı, filozof, 
yazar, kimi gazete yöneticisi ve gazetecilerden oluşan, kültür yaratıcıları dediğimiz ana 
bölüm; ikincisi, başkalarının yaptıklarını uygulayanlardır ki çoğu, öğreticiler ve 
gazetecilerdir. Avukat, hekim gibi özgür meslek üyelerinden oluşan çevrel bir küme vardır 
ki bunlar, kültürü, kendi mesleklerinde sindirip eritecek biçimde kullanırlar.”408   

 

 Bottomore da  aydının en önemli özelliğini bir toplumun kültür ile dolaysız bağı 

olarak saptar: “Genel olarak fikirlerin yaratılmasına, iletilmesine ve eleştirilmesine 

doğrudan katkıda bulunan çok daha küçük bir kümeden oluştuğu kabul edilir; bunlar 

yazarları, sanatçıları, bilim adamlarını, filozofları, din düşünürlerini, toplum 

kuramcılarını, siyasal yorumcuları içine alır. Bu kümenin sınırlarını kesin biçimde 

belirlemek zor olabilir ve alt katmanları da öğretmenlik ve gazetecilik gibi orta sınıf 

uğraşlarıyla kaynaşmıştır ama bu kümenin karakteristik özelliği –bir toplumun 

kültürüyle dolaysız ilgisi- yeterince açıktır.”409 

 

 Aydını yeni bir sınıf olarak, ontolojisini ise kültürel sermaye temelinde ele alan 

Gouldner’e göre bu sınıfın adı “kültürel burjuvazi”dir.410 Gouldner’in aydınları yeni bir 

sınıf ve kültürel burjuvazi olarak nitelendirmesi, şüphesiz aydının zihinsel üretimine 

imkân verecek sermayeyi elinde bulundurması ve artık bu sermayeyi piyasaya sürerek 

maddi kazanç elde edebilmesindendir. Özellikle okur-yazarlığın gelişimi ve güzel 

sanatlara yönelik ilginin orta sınıf içinde yaygınlaşmasıyla birlikte artık aristokrat sınıf 

içinde kendisini destekleyecek mesenlere ihtiyacı azalan aydın, burjuva konumu kazanır. 

Fakat Gouldner’in ve aydının ayrı bir sınıf olduğunu açıklayan düşünürlerin (Julien 

Benda, Lewis Coser, Milovan Djilas…) en önemli açmazı, aydınların hepsinin ortak bir 

çıkar dünyası noktasında, kolektif bir pratik içinde, statü mücadelelerini sürdürdüklerini 

iddia etmeleridir. Aydınlar, aynı toplumsal kökenlerden gelmelerine rağmen, farklı 

                                                
406 Karabel, a.g.m., s. 207-208. 
407 Seymour Martin Lipset, “American Intellectuals: Their Politics and Status”, Journal of the American 
Academy of Art and Sciences, 1959, s. 460-468’den aktaran Louis Bodin, Aydınlar, Ankara, Gündoğan 
Yayınları, Çev. Mehmet Dündar, İkinci b.s., 2000,  s. 17. 
408 Lipset, a.g.m.’den aktaran A.e.  
409 T. B. Bottomore,  Seçkinler ve Toplum, Ankara, Gündoğan Yayınları, Çev. Erol Mutlu, 1990, s. 74.  
410 Alwin W. Gouldner, The Future of Intellectuals and Rise of the New Class, London, Macmillan, 
1979’dan aktaran Yetiş, a.g.m., s. 55.  



118 
 

sınıfların yanında saf tutabilmekte, ya da toplumsallaşma aşamalarındaki farklılıklar 

neticesinde, birbirleriyle rakip düşüncelerin üreticileri ve savunucuları olarak, yanında 

yer aldıkları siyasal elitlerle birlikte, farklı cephelerde hegemonya ve statü mücadelesi 

sürdürebilmektedir. Nitekim bu noktada, daha sonra da tartışılacağı üzere, Bursa’da 

Kemalist kanon içinde yer alan aydınlarla, bu çalışmada incelemeye tabi tutulan 

aydınların, aynı toplumsal kökler ve meslekler dünyasından geldiklerini fakat aynı 

düşünsel çizgiyi takip etmediklerini, hatta aralarında ilan edilmemiş bir statü mücadelesi 

olduğunu saptamak önemlidir.  

 

 Bununla birlikte aydını, “kültür üreticileri” gibi geniş bir gruba dâhil etmek ve 

fonksiyonunu da Ülgener’in yukarıda tarif ettiği biçimde sınırlamak bu çalışmanın 

konusu olan aydınları tanımlama konusunda çeşitli sorunlar içermektedir. Öncelikle 

“kültür üreticileri” tabiri, “kültür”ün tanımlanmasının zorluğu nedeniyle başlı başına 

aydın kümesinin sınırlarını belirlemek açısından sorunludur. Bu noktada kültür üretimi 

içinde yer almayan bir insan tanımı olanaklı değildir. Kültür üretimi salt zihinsel üretim 

içinde bulunanları kapsayacaksa bile aydın kümesi yine çok geniş sınırlar içinde 

tanımlanır. Nitekim Ülgener’e göre  “Akademik meslek mensupları, bürokratlar, 

mühendis ve mimarlar, avukatlar, gazeteciler ve yazarlar, tiyatrocular ve sanatçılar…”411 

aydın kümesini oluşturur. Yukarıda ifade edildiği üzere Lipset de hemen hemen aynı 

meslek gruplarını aydın kümesi içine yerleştirir. Oysaki aydının zihinsel bir faaliyet 

içinde bulunması onu aydın yapan tek fonksiyon olarak ele alınamaz. Bu bağlamda 

Gramsci’nin de belirttiği üzere bütün insanlar aydındır, çünkü her insan bir zihinsel 

faaliyet içindedir.412 Aydının ürettiği bilgi, teknik fonksiyonundan ziyade, “çağın ve 

toplumun değerlerine”413 yönelik tavrı, onu aydın kılar. Kentel’in “sadece arka planda 

bilgi üretim sürecinde yer alan aydın değil; bu bilgiyi kendisi veya başkası üretmiş olsa 

da, kendisinin veya başkasının üretimini kullansa da kamusal alanda, toplum üzerinde az 

veya çok etki yapan bir fail ya da etkin bir aktör” olarak aydını tanımını vermesi son 

derece açıklayıcıdır.414 Genç’e göre de “Entelektüelden kasıt, -onun bir ‘fikir işçisi’ ya 

                                                
411 Ülgener, a.g.m., s. 8.   
412 Gramsci, a.g.e., s. 17.  
413 J. A. Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy, London, Dördüncü b.s., 1954, s. 146’dan 
aktaran Ülgener, a.g.m., s. 17.  
414 Ferhat Kentel, “90’lar Türkiye’sinde Kamusal Yüzleriyle Aydınlar”, Cogito, sayı:31, Bahar  2002, s. 
278’den aktaran Genç, a.g.t., s. 57. 



119 
 

da bilim insanı olmasından öte- “üretilen bilgiyi ‘kamusal alan’a taşıması, paylaştırması 

ve bu alanda kullanılmasında rol oynayan aktör olması”, yani “kamusal 

entelektüel”dir.415 

 

 Kültürü Weberyen bir tanımla ele alırsak, Raymond Williams’ın kültür ve 

hegemonya arasında kurduğu bağa dikkat çekmek kolaylaşır.416 Weber’de “kültür, 

dünyadaki sonsuzcasına anlamsız olayların sınırlı bir parçasının insan varlıkların görüş 

noktasından anlam ve önemle doldurulması”417 olarak tanımlanır. Weber’in 

tanımlamasından da anlaşılacağı üzere insan toplumsal gerçekliğin belirli boyutlarına 

anlam yükler. “Amprik gerçeklik onu değer düşünceleriyle ilişkilendirmemizden ötürü 

ve ilişkilendirdiğimiz kadarıyla bizim için kültür haline gelir”.418 Nitekim bu 

anlamlandırma ve sembolleştirme süreci, aydının hegemonik bir söylem içinde 

toplumsal gerçekliğe müdahalesinin önünü açar. Öyleyse aydının kültür üretimi 

fonksiyonunun, kamusal ve dolayısıyla toplumsal bir yüzü olması gerekir. Bu gereklilik 

aydını, eklemlendiği sınıf gibi toplumsal grup veya siyasal elitlerin hegemonik 

mücadelesi içinde konumlandırır. Aydınlar, sadece bir kültür üreticileri kategorisi olarak 

değil, bizatihi özgül tarihsel modernleşme sürecinin hegemonikleştirici dinamiklerine 

tabi tipik bir kategori olarak varlık kazanırlar.419  Karabel’in de belirttiği gibi Weberyen 

bir bakış açısıyla, kültür üreticileri ve uzman bilgisine sahip olan aydınlar, politik ve 

ekonomik güce sahip olanların toplumsal ayrıcalıklarını ve bu ayrıcalıkların içine 

gömülü olduğu düzeni meşrulaştırma noktasında önemli bir görev yüklenirler.420 Üstelik 

Türkiye gibi modernleşme sürecine önderlik edecek sosyal sınıfların eksikliğinde, 

tarihin hiçbir döneminde olmadığı kadar politik hayatın yaratılmasında öncü rol oynayan 

aydınlar421, bu hegemonik sürecin dışında okunamaz. Hatta “Kültürü domine eden 

                                                
415 A.e., s. 57.  
416 Raymond Williams, Kültür, Ankara, İmge Kitabevi, Çev. Suavi Aydın, 1993.   
417 Max Weber, The Methodology of Social Sciences, Chicago: Free Press, Edt: Edward A. Shills, 1949, 
s. 81.den aktaran Ralph Schroeder, Max Weber ve Kültür Sosyolojisi, Ankara: Bilim ve Sanat Yayınevi, 
Çev. Mehmet Küçük, 1996, s.18.  
418 A.e., 191.  
419 Genç, a.g.t., s. 143.  
420 Karabel, a.g.m., s. 210. 
421 Frey, a.g.e., s. 31. Gusfield ise kültürel eliti, yaşam sitili ve boş zamanlarını geçirme biçimleri taklit 
edilen,  verili eğitim sistemi içinde hegemonik bir model oluşturan toplumsal tip olarak tanımlar. Bkz. 
Joseph Gusfield, “American Professors: The Decline of a Cultural Elite”, The School Review, Vol. 83, 
No: 4, Aug. 1975,  s. 595-596.  



120 
 

aydınlar, ekonomik ve politik gücü elinde bulunduranlara karşı, moral ve bilişsel 

üstünlük hissederler.”422   

 

 Bauman, kilise tarafından üstlenilen toplumsal işlevlerin büyük bir kısmının 

Aydınlanma neticesinde devlete devredilmesiyle, modern devletin yükselişinde önemli 

bir aşama kaydedildiğini ve bu sürece paralel olarak da aydınların gücünde bir artış 

olduğunu kaydeder. Dinin, toplumsal ve siyasal alanda meşruiyet kaynağı olma 

özelliğini yitirmeye başlaması ile birlikte, aydınlar, devlet seçkinlerinin meşruiyetlerinin 

yeniden üretiminde kilit bir önem kazanmışlar ve iktidara popüler rıza üretilmesi 

amacıyla bir hegemonya tesisine girişmişlerdir.423 Nitekim Baumann’a göre “Bu 

yakınlaşma ve getirisi olan seçkinliğin olmazsa olmaz koşulu, rasyonel temelli dışsal 

müdahalenin alanı olarak kültürün icadıdır. Böylece, “kültürün kendisinin bilincini 

kazanması; kendi eyleminin nesnesi haline gelmesinin koşulları oluşacaktı.” Kültür bu 

niteliği ile öne çıkarken, geçmişte kendi kendisini var eden ve üreten gelenek geriliyor 

ve bir müdahale alanı olarak kültürün içine yerleştiriliyordu.”424  

 

 Bu çerçevede Türkiye’de aydınlar arasındaki temel ayrıma işaret ettiği söylenen 

“modern ve gelenekçi” ayrımının, “bir müdahale alanı olarak kültür” tartışması 

bağlamında ele alınması gerekir, zira kültürel meseleler siyasete aktarıldığında çok daha 

keskin bir hal almaktadır. Bu açıdan, gelenek ile bağlarını çok daha sıkı kuran ve bir 

nevi geleneğin yaşatılmasına yönelik stratejiler izleyen Bursalı aydınların, “gelenekçi” 

olarak addedilmeleri sorunludur. Bu bağlamda bir hegemonya sorunu ve elitler arası 

mücadelenin konusu olması bakımından “gelenek” ve “gelenekçilik”i tartışmak 

önemlidir.  

 

Kültür, modernistlerin elinde rasyonel bir müdahale alanı olduğu andan itibaren, 

“yeni tarihsel iktidar bloku” içinde kendisine yer bulamayan ve statüleri günden güne 

sarsılan elitlerin elinde de bir müdahale alanı olmuş ve “gelenek” 

gelenekselleştirilmiştir.  Gelenekten anlaşılan, geçmişten tevarüs edilenler midir yoksa 

                                                
422 A.e.  
423 Taşkın, a.g.e. s. 39-40 
424 Zygmunt Bauman, Legislators and Interpreters: On Modernity, Postmodernity and Intellectuals, 
New York, Cornell University Press, 1987, s. 80’dn aktaran a.e., s. 40.  



121 
 

modernliğin baskı altına almaya çalıştığı bir toplumsal yapıda -bunu hegemonya inşa 

süreci olarak da okumak mümkündür- statülerinin kaybından endişe duyan seçkinlerin, 

bir karşı eylem stratejisi çerçevesinde oluşturdukları dayanak mıdır?425 Bu manada,  

“gelenekçiler” tarafından yeniden üretilen “gelenek”, kadim dünya içinde teneffüs edilen 

hayata tam olarak karşılık geldiğini asla iddia edemeyeceğimiz bir belirlenimdir. Çünkü 

modernlik ile karşılaşmalar neticesinde “gelenekçilerin” “gelenek”e atfettikleri 

değişmezlik iddiası tarih dışıdır.426 “Gelenekçilik” elit dönüşümü ile birlikte yürüyen 

hegemonya mücadelesine karşı bir duruş ve eylem olarak anlamlıdır. Nora’nın tabiriyle 

söylersek “artık olmadığımız şeyin ışığında ne olduğumuzun açıklanışıdır.”427 Bunun 

dışında kişinin kadim kültürün bilgisine vakıf olması ve göreneğin yaşatıcısı olması 

hasebiyle kendisini gelenekselci ya da gelenekçi olarak tanımlaması ne kadar 

mümkündür? Üstelik bu hegemonya tesisi süreci içinde dahi kişilerin kendilerini, 

gelenekçi ve modern olarak tanımlamalarının, hegemonik bir söylem oluşturma bağlamı 

dışında, hayat içinde bir karşılığını bulmak güçtür.428   

 

Son yüz elli yıllık tarihsel sürecimizi aydınlar üzerinden okurken karşılaşılan, 

kesif gelenekçi ve modern aydın tasnifinin hayat içerisinde bu kadar keskin bir karşılığa 

tekabül etmediğini teslim etmek gerekir. Türk tefekkür tarihi içinde yer almış olan 

aydınlara yönelik biyografik çalışmaların hâlâ son derece yetersiz oluşu, zihin 

dünyamızdaki ön kabullerin tartışmasız bir biçimde siyasal söyleme aktarılması 

neticesini verir. Bütün bu saptamalar, Türk siyasal hayatına da damgasını vurduğu 

söylenen gelenekçilik – ilericilik kamplaşmasının topyekûn inkârı değildir. Baha Tevfik, 

Beşir Fuat, Celâl Nuri gibi Batıcılar ile Filibeli Ahmet Hilmi, İsmail Fenni Ertuğrul gibi 

İslamcı kanatta yer alan ve var olan kültürel gerilimi keskinleştiren simalar elbette 

mevcuttur. İleride ayrıntılı bir biçimde değinileceği üzere, her iki kamp da tarihsel süreç 

içinde modernlik ile “karşılaşmalar”ı ve/veya “eklemlenmeleri” neticesinde verdikleri 
                                                
425 Özellikle Abdullah Laroui’nin bu bağlamdaki sorgulamaları için bkz. Laroui, a.g.e., s. 64-73.  
426 Eric Hobsbawm, “Giriş: Gelenekleri İcat Etmek”, Geleneğin İcadı, der. Eric Hobsbawm – Terence 
Ranger, İstanbul, Agora Yayınları, Çev. Mehmet Murat Şahin, Eylül 2006, s. 3.   
427  Nora, a.g.e., s. 30.   
428 Beşir Ayvazoğlu’nun belirttiğine göre divan edebiyatına karşı olumsuz tutumu nedeniyle Gölpınarlı’ya 
en ağır eleştiri Nurullah Ataç’tan gelmiştir. Hasan Âli Yücel ise Fuzuli tarzında gizli gizli şiirler yazmıştır. 
Ayvazoğlu’nun da dediği gibi “kafalar incelediğimiz dönemde çok karışıktır”. Bugün zihin 
dünyalarımızda netleştirdiğimiz ayrımları bu tarihsel döneme uygulamak ciddi bir hata olacaktır. Beşir 
Ayvazoğlu, “Türk Muhafazakarlığının Kültürel Kuruluşu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşüne: 
Muhafazakârlık, İstanbul, İletişim Yayınları, (der.) Ahmet Çiğdem, C. 5, 4. b.s., 2009.   



122 
 

tepkilerle ayrışırlar. Böylelikle, Türk tefekkür tarihi içinden yaptığımız belirlenimlerle, 

zihnimizde keskinleşen kategorilerin, esasında çok fazla birbirleriyle iç içe geçmiş 

olduğunu görürüz.  

 

Üstelik gelenek, sadece “gelenekçiler”in elinde gelenekselleştirilmez. 

Modernistler de kendi geleneklerini icat ederler. Özellikle tarih yazımında etkisini 

gösteren bu icat süreci, Türk aydınının öz beslenme kaynağı olarak “halkın bozulmamış 

değerleri”ne işaret eder ve Türk aydını köksüzlük sorununa çare olarak bu değerleri 

gelenekselleştirir. Shayegan bu bağlamda, Laroui’den mülhem modernistleri “seçmeci” 

entelektüeller olarak nitelendirir.429 Fakat bu durum, Shayegan’ın da tespit ettiği gibi 

modernist aydınlarda “kültürel klostrofobi” yaratmıştır: Zira “bu klostrofobinin kökeni 

ikili bir çıkmazdadırlar. Bu entelektüeller bir yandan kendilerini halk kitlesinin üstünde 

hissederler, halktaki tarihsel gecikme ve taassuptan yakınırken, sinsice halkın 

bozulmamışlığını överler; öte yandan Batı karşısında kendilerini aşağı bir konumda 

hissederler, Batı’nın ürünlerine hayrandırlar ve kulakları sağır eden patırtılarına rağmen 

modernliğin römorkunda olduklarını iyi bilirler.”430  

 

Laroui’ye göre “genel olarak, geleneksel olsun modern olsun, kültür küçük 

burjuvaziye özgü bir alandır. Gerçekte gelenekselcilerle modernistler arasında fark 

vardır, ama hepsi aynı toplumsal konumu paylaşır.”431 Aydınlar, bu konum içinden 

toplumsal meselelere yaklaşır ve kendi toplumsal statülerini sürdürmek ve/veya 

güçlendirmek mücadelesi içinde, ister “modernist” olsun isterse de “gelenekçi”,  

geleneğe seçmeci bir yakınlık üzerinden yaklaşırlar. Geleneğe yönelik bu tutum, iki ayrı 

zihin dünyasının sahipleri olarak addedilen, esasında toplumsal statü mücadelesi içinde, 

kültürel meseleleri siyasal alana taşıyarak keskinleştiren aydınlarda, Shayegan’ın 

bahsettiği “kültürel klostrofobi”yi önlemek bir yana daha da şiddetlendirir. Üstelik bu 

durum sadece modernistler açısından geçerli değildir. Türkiye’de reaksiyoner (romantik 

muhafazakâr veya geriye dönüşü savunan) aydın sayısı bir elin parmağını geçmez. 

İslamcılık da muhafazakârlık da modern bir damara sahiptir. Aşağıdaki alt başlıklarda, 

cumhuriyetçi muhafazakârlık tartışılırken özellikle değinilecek olan bu hususa işaret 
                                                
429 Shayegan, a.g.e.,  s. 141.  
430 A.e., s. 143-144.  
431 Laroui, a.g.e., s. 187.  



123 
 

etme açısından Tanpınar’ın “Huzur”suzluğu örnek verilebilir. Nitekim İrem’in de 

belirttiği gibi “cumhuriyetçi muhafazakârlık, cumhuriyetçi seçkinlerin gelenek-modern 

gerilimini en keskin şekilde yaşadıkları tarihi anın ürünüdür.”432 

 

Bu noktada, aydının salt kültür üretimine katılan değil, aynı zamanda siyasal 

elitle beraber, çoğu zaman siyasal elitin içinde, ürettiği sembol ve söylemlerle 

hegemonya tesisi sürecinin en önemli aktörü olarak tanımlanabileceğini söyleyebiliriz. 

Fakat bu tanım aydının kültür ile kurduğu bağdan çıkartabileceğimiz birinci sonuçtur. 

Özellikle Türkiye gibi modernleşme sürecine aşağıdan yön verecek toplumsal sınıfların 

eksikliğinde aydın, bu sürecin en önemli aktörlerinden biri olarak, ideoloji tesisinde, 

toplumsal yapının dönüşümünde ve siyasal sistemin yapısal inşasında öncü roller 

üstlenir.433  

 

 Böylelikle aydının fonksiyonu “hegemonya tesisi” ile sınırlandırılmayacak 

ölçüde artar. Nitekim Eyerman, sadece grupların kendi organik aydınlarını üretmediğini, 

aydınların da kendi organik gruplarını üretebildiğini söylerken bu noktaya işaret eder.434 

Özellikle milliyetçi aydınlarda bu husus çok dikkat çekicidir. Ulus-inşası sürecinde rol 

oynayan aydınlar, siyasal elit içinde de kendilerine yer bulmuşlardır. Giesen, 

Almanya’da milliyetçiliği inşa eden aydınların, bilgi ve eğitimleriyle orantılı olarak 

politik güçlerini de bu süreç içinde arttırdıklarını söyler. Türkiye’de ise Türkçü hareketin 

önce kültürel bir hareket olarak başladığı, Balkan Savaşları sonrası siyasal bir ideoloji 

olarak kurumsallaştığını ve başta Ziya Gökalp olmak üzere Türkçü liderlerin siyasal elit 

içinde yer aldıklarını belirtmek gerekir.  Benzer şekilde Dupay, Karayipli aydınları 

ulusal kurtuluş mücadeleleri içinde “halk için savaş” anlayışını pasifistlere karşı 

savunarak, kolonyalizm sonrası önemli bir politik gücü ellerinde topladıklarını, fakat bir 

                                                
432 Nazım İrem, Bir Değişim Siyaseti Olarak Türkiye’de Cumhuriyetçi Muhafazakârlık,  Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık, s. 107.  
433 Van Dijk, aydınları “sembolik elitler” olarak tanımlar ve bu çalışmada benimsenen “aydın” tanımına 
çok yakın bir tanımlamada bulunur. Sembolik elitler (gazeteci, akademisyen, yazar, sanatçı, yönetmen 
gibi) için Van Dijk, “Bu gruplar kamusal bilginin, inançların, tutumların, normların, değerlerin, ahlakın ve 
ideolojilerin imalatçılarıdır. O nedenle bu grupların sembolik iktidarı aynı zamanda bir ideolojik iktidar 
biçimidir” der. Bkz. Van Dijk, “Söylemin Yapıları ve İktidarın Yapıları”, Medya, İktidar, İdeoloji, 
Ankara, Ark Yayınevi, Der ve Çev. Mehmet Küçük, 1994,  s. 281.  
434 Kurzman – Owens, a.g.m., s. 76.  



124 
 

zamanlar adına savaştıkları halkı da karşılarına aldıklarını söyler.435 Çelik’e göre 

“Kemalizmin siyasal projesi, bir yandan Cumhuriyet’e, ulusal egemenlik ülküsünü en iyi 

uygulayan ve temsil eden yönetim biçimi olarak bağlanırken, öte yandan, Cumhuriyet’i 

her türlü tehdide karşı korumak adına halkın karar alma süreçlerine katılımını engelleyen 

politikalar üretmekten geri durmadı. Bu söylem içinde halk, hem birtakım temel, saf 

değerlerin taşıyıcısı olarak romantikçe yüceltiliyor, hem de yine romantik bir tavırla her 

türden gerici (irticacı), rejim karşıtı, komplocu faaliyetlerin kaynağı olarak 

yadsınıyordu.”436 Dupay ile Çelik’in tespitleri arasındaki benzerlik, “modernleşme kendi 

ülkesine varmadan modernleşmenin ürünü”437 olan azgelişmiş ülkelerin aydınları 

arasındaki kesişme noktalarını göstermesi açısından dikkat çekicidir. Edward Shils de, 

azgelişmiş ülkelerde, ülkenin politik hayatının aydınlar tarafından yaratıldığını, 

aydınların kimi zaman bozguncu, kimi zaman lider, kimi zamansa icracı olarak zuhur 

ettiklerini söyler.438Aydınların azgelişmiş ülkelerin politik hayatı içindeki etkinliğinin 

öncelikli sebebi ise şu şekilde açıklanabilir: Milli kurtuluş hareketleri neticesinde 

bağımsızlığını kazanmış devletler, “hayatta kalabilmek için” Batı’nın yüzlerce yılda kat 

ettiği mesafeye çok kısa bir zaman zarfında ulaşmak gerektiğine inanmışlardır. Bu 

yüzden, modernleşmeyi toplumdaki tüm kesimlerden önce kavradığını düşünen aydınlar, 

bu hedef doğrultusunda topluma ve kültüre aktif müdahale etmeleri gerektiğine kanaat 

getirmişlerdir. 439 

 

 Türk aydını, Türkiye’nin elit tabakasının en önemli unsurlarından biridir. 

Aşağıdaki alt başlıklarda daha derinlemesine tartışılacağı üzere, Bursa’nın taşra aydını 

kanonu içinde yer alan isimler de kentin önde gelen kültürel elitleridir. Aydınların bu 

niteliği, özellikle “elit dönüşümü” sürecine son derece duyarlı olmaları neticesini 

doğurmuştur. Bu değişim/dönüşüm/dolaşım sürecinde, statülerini kuvvetlendiren aydın 

grupları olduğu gibi, statülerini yitirmeye başlayan ve bu noktada kendi beka 
                                                
435 A. Dupay, “Political Intellectuals in the Third World: The Caribbean Case”, Intellectuals and Politics: 
Social Theory in Changing World, Edt. Charles C. Lement, London, Sage Publications, 1991’den 
aktaran A.e.  
436 Nur Betül Çelik, “Kemalizm: Hegemonik Bir Söylem”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: 
Kemalizm, İstanbul, (der.) Ahmet İnsel,  İletişim Yayınları, C. 2, 2002, s. 78.  
437 John Kautsky, Political Change in Underdeveloped Countries – Nationalism and Communism, 
N.Y., John Willey and Sons, 1962, s. 46’dan aktaran Oran , a.g.m.,  s. 387. 
438Dankwart A. Rustow, “The Study of Elites: Who’s, Who, When and How”, World Politics, Vol. 18, 
No: 4., Jul. 1966,  s. 707.  
439 Doğan Özlem, “Felsefe Geleneği ve Aydınımız”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, s. 210.  



125 
 

stratejilerini üretmek zorunda kalan aydınlar da açık bir şekilde görülebilir. Nitekim bu 

statü kaybı endişesinin yarattığı kültürel gerilimler, aydınlar ile siyasal elitler arasındaki 

sıkı bağlar neticesinde süratli bir biçimde siyasete aktarılmış ve sorunlar Türkiye’de 

daha ziyade kültürel tartışmalar ekseninde gündeme gelmiştir. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun modernleşme sürecine adım atması ile birlikte yükselen modern 

aydın ile verili düzenin aydın tabakasının en önemli unsurunu oluşturan ilmiye sınıfı 

arasında başlayan statü mücadelesinin ortaya çıkarttığı kültürel gerilimler, Cumhuriyet 

dönemi ile birlikte daha da keskinleşmiştir. Cumhuriyet, dergâh ve medrese kökenli 

aydınları tasfiye etmeye çalışırken, “inkılâpçı aydınlar” üzerinden yeni kültür 

politikalarını hayata geçirmeye çalışmıştır. Devrim uygulamalarının en önemli 

merkezlerinden biri olan Bursa’da, “elit dönüşümü”, bir aydın kanonunun oluşmasını ve 

bu bağlamda özelliklerini belirleyen en başat süreçtir. 

 
2.3. Elit Dolaşımı/ Değişimi / Dönüşümü Teorisi Bağlamında Aydınlar ve 

Bursa440 

 
 Ulusal elitler en geniş manada, bir toplumda, zengin politik, ekonomik, askeri, 

profesyonel, iletişimsel, kültürel organizasyonlar ve hareketler içinde üst konumları 

tutanlardır.441 Elitler, siyaset biliminin toplumsal mücadeleleri betimlemede “sınıf” ile 

birlikte başvurduğu en önemli kavramdır. Hatta Lachmann, “Klasik Elit Teorisi”nin 

(Mosca, Pareto v.d.), Marksistlerden farklı olarak, tarihi ve dolayısıyla devrimleri, sınıf 

mücadelelerinden ziyade, elitler arası mücadeleler üzerinden okumakta olduğunu 

söyler.442 Pareto’nun “elit”, Mosca’nın ise “siyasal sınıf” olarak tanımladığı bu gruplar, 

Gramsci’ye göre egemen sınıfın üstyapısal düzeydeki siyasal-ideolojik gereksinmelerine 

uygun işlevleri yerine getiren aydın kategorilerini dışa vurur.443  

 

 Arslan’a göre iktidar yapısı içinde, bazı elit grupları öteki elit gruplarına göre 

daha güçlüdür. Elitlerin eliti olarak görülen bu elit grupları “iktidar elitleri” olarak da 

                                                
440 Siyaset bilim literatüründe aynı anlama gelmekle birlikte elit dolaşımı (circulation), elit dönüşümü 
(transformation) ve elit değişimi (exchange) kavramları kullanılmaktadır.  
441 John Higley and Michael G. Burton, “The Elite Variable in Democratic Transitions and Breakdowns”, 
American Sociological Review, Vol. 54, No: 1, Feb. 1989,  s. 18.  
442 Richard Lachmann, “Class Struggle: An Elite Conflict Theory of the Transition to Capitalism”,  
American Sociological Review, Vol 55, No: 3, Jun. 1990, s. 398-399.  
443 Gramsci,a.g.e..  



126 
 

adlandırılabilir.444 Laswell de Hobbesçu bir bakış açısıyla iktidar elitlerinin karar 

vericiler olduğunu ve dolayısıyla iktidarı ellerinde tuttuklarını söyler.445 Karar 

mekanizmasını elinde tutan bu iktidar elitlerinin en önemli fonksiyonlarından biri de elit 

dolaşımı sürecini kontrollerinde tutmalarıdır.446  

 

 Kolabinska’nın üç tip dolaşımı birbirinden ayırt eder: “İlkin yönetici seçkinlerin 

bizzat farklı kategorileri arasında olagelen bir dolaşım vardır. İkincisi, seçkinler ile 

halkın geri kalanı arasında şu iki biçimden birini alabilen bir dolaşım vardır: (I) alt 

katmanlardan bireyler varolan seçkinlerin arasına girmeyi başarabilirler, ya da (II) alt 

katmanlardan gelen bireyler daha sonra varolan seçkinlerle iktidar savaşımına girerek 

yeni seçkinler kümeleri oluşturabilir.”447 Kolabinska’nın açıkladığı ilk iki tip “olağan 

dönem elit dolaşımı” olarak tanımlanabilir. Aralarındaki fark, toplumun alt tabakalarına 

fırsat eşitliği sağlayan bir sistemle, daha elitisit bir sistem arasındadır. Üçüncü tip ise 

“devrimci dönem elit dolaşımı” olarak tanımlanabilir.448 Fakat her rejim değişikliği, 

hızlı bir elit dolaşımına neden olmaz. Özellikle Sovyetler Birliği’nin dağılmasından 

sonra hâkim elitleri tanımlama konusunda bir tartışma ortaya çıkmış, rejim değişikliği 

sonrası elitlerin konumuna ilişkin ortaya çıkan sorulara iki karşıt cevap verilmiştir. İlki 

                                                
444 Ali Arslan, “Eşitsizliğin Teorik Temelleri: Elit Teorisi”, http://kosbed.kocaeli.edu.tr/sayi6/arslan.pdf. , 
s. 117.  
445 Rustow, a.g.m., s. 117.  
446 P. Bachrach – M. Baratz, “Two Faces of Power”, American Political Science Review, vol. 56, 1967; 
12-13’den aktaran Arslan, a.g.e., s. 119.  
447 Bottomore, a.g.e., s. 52.  
448 Li Cheng ve Lynn White, Çin ve Tayvan üzerine yaptıkları araştırmalarla, elit dönüşümünün devrimci 
ve rejim içi olağan değişimler ile rejim içi olağanüstü değişimler zarfında nasıl temayüz ettiğine ilişkin 
son derece faydalı bir tasnif ortaya koymuşlardır. Gerek Çin Halk Cumhuriyeti’nin gerekse de Tayvan 
Yönetimi’nin kuruluşundan sonra; 
1.Teknik uzmanların sayısında büyük bir artış 
2.Yüksek eğitim ve kolej mezunlarının sayısında önemli yükseliş 
3.Tarımsal toplumdan sanayi toplumuna geçiş  
4. Tayvan’da ve  Çin’de, parti içinde üst düzey görev alanlarda üniversite mezunu sayısının sürekli artış 
göstermesi. 
5.Politik yaşamda kuşak değişimi, kurucu kuşağın yaşlanması gibi etkenler hem Çin hem de Tayvan’da 
rejim sonrası olağan elit dönüşümünü sağlayan etkenlerdir. Bu duruma sadece Tayvan’a özgü olarak 
basının güçlenmesi ve entelektüellerin politik ve sosyal yaşama daha fazla müdahil oluşu eklenebilir.  
     Tayvan’ın uluslarası planda Çin ile girdiği meşruiyet mücadelesinden ÇHC’nin galip çıkması ve 
Tayvan’ın izolasyonu Tayvan’da elit dönüşümünü etkileyen rejim içi olağanüstü değişime örnektir.  
     Çin’de “Kültür Devrimi” neticesinde aydınların ve birçok parti elitinin itibarlarının neredeyse 
sıfırlanması rejim içi olağanüstü elit dönüşümüne örnek olarak verilebilir. Kültür Devrimi sırasında ezilen 
entelektüellerin ve aşağılanan entelektüelizmin, Kültür Devrimi’nin yaralarının sarılması sürecinde 
yeniden itibar kazanması ve etkilerini arttırması ise olağan dönüşüm koşullarına dönüş olarak görülebilir.  
     Bkz. Li Cheng ve Lynn White, “Elite Transformation and Modern Change in Mainland China and 
Taiwan: Emprical Data and the Theory of Technocracy, The China Quarterly, No: 121, Mar 1990. 

http://kosbed.kocaeli.edu.tr/sayi6/arslan.pdf


127 
 

“elitin yeniden üretimi teorisi” (the elite reproduction theory), ikincisi “elit dolaşımı 

teorisi”dir (the elite circulation theory). İlk teoriye göre nomenklatura, ayrıcalıklarını ve 

hâkimiyetini, sınıfsal yapının tepesindeki ayrıcalıklı burjuvalara dönüşmüş olarak 

sürdürmektedir. İkinci teoriye göre ise, rejim değişikliği sınıf hiyerarşisinin tepesinde 

yapısal bir değişime neden olmuştur.449 James Hughes ve Peter John ise, “elitin yeniden 

üretimi teorisi”ni, “elit adaptasyonu tezi”; “elit dolaşımı teorisi”ni ise “elit rekabeti tezi” 

çerçevesinde farklılaştırır. Bu teze göre postkomünist dönemde elitler ve elit değerleri 

parçalı bir hal göstermiştir.450  

 
 Bu çalışmada iddiamız, Türkiye’de Cumhuriyet sonrası dönemde “sınırlı elit 

dolaşımı” olduğu yönündedir. Bu bir yandan “elit dönüşümü/değişimi”ni içeren, diğer 

yandan ise mevcut elitlerin önemli bir kısmının “yeniden üretildiği” ya da “adapte 

edildiği” bir süreçtir. Aşağıdaki derinlemesine tartışılmaya çalışılan bu iddia 

çerçevesinde, Bursa’nın bu çalışmada incelenilen aydınları da ele alınmış ve bu 

aydınların oluşumundaki en büyük etkenlerden birinin bu sınırlı elit dolaşımı süreci 

olduğu savunulmuştur. Fakat bu tartışmaya geçmeden önce, elit dolaşımı sürecini teorik 

temelde ele almak, elit dolaşımının gerekliliği, zorunluluğu ve sınırları konusunda genel 

bir çerçeve çizmemizi sağlayarak, elit dolaşımı sürecine ilişkin iddiamızın anlaşılması 

açısından son derece faydalı olacaktır.  

 

2.3.1. Elit Dolaşımı ve Siyasal Rejimler 

 

 Elit dolaşımı, siyasal sistemlerin devamlılığı ve istikrarı açısından oldukça kritik 

bir sürece tekabül eder. Eğer bu dolaşım sağlanmıyorsa, siyasal rejimlerin varlıklarını 

sürdürecek olan elitleri üretmekte zorluk çektiği anlamına gelir. Bu durum sadece bir 

yönetim zafiyeti yaratmaz, daha da önemlisi mevcut rejim için meşruiyet sorununu 

gündeme getirir. Böylelikle statükonun ve mevcut rejimin meşruiyetinin zayıflaması için 

mücadele eden devrimci aydınlar güç kazanır.451   

 
                                                
449 Iván Szelényi – Szonja Szelényi, “Circulation or Reproduction Elites During to Postcommunist 
Transformation of Eastern Europe”,  Theory and Society, Vol. 24, No: 5, Oct. 1995, s. 616.  
450 James Hughes – Peter John, “Local Elites and Transition in Russia: Adaptation or Competition”, 
British Journal of Political Science, Vol. 31, No: 4, Oct. 2001,  s. 673-674.  
451 Karabel, a.g.m., s. 210.  



128 
 

 Eğer elitler arası sürekli bir çatışma duruma varsa ve elit dolaşımı çok hızlı bir 

şekilde ortaya çıkıyorsa, bu durum rejimin istikrarı açısından önemli sorunlar yaratır.452 

Bu bağlamda ulusal elitlerin birliğinin, rejim formunun en önemli belirleyicisi olduğu 

söylenebilir.453 Bu birliğin hangi temelde sağlandığı sorusu ise bir rejimin demokratik, 

otoriter veya totaliter olup olmadığının anlaşılmasında önemli veriler ortaya koyar.  

 

  John Higley ve Michael G. Burton’a göre “demokratik geçişler ve kırılmalar 

nihayetinde tarihsel olarak olası elit seçenekleri tarafından üretilir.”454 Birçok rejim 

değişikliği, demokratik geçiş veya kırılma olarak, bir süre elit ihtilafıyla birlikte rejim 

istikrarsızlığının sürmesi neticesini vermiştir.455 Bölünmüş elit yapısının en önemli 

sonucu rejim istikrarsızlığıdır. İsyanlar, kitle hareketleri, bölgesel çatışmalar bu sonucun 

ilk yansıması, sürekli değişen istikrarsız hükümetler ikinci yansıması ve hükümet 

darbeleri üçüncü yansıması olarak tespit edilebilir.456 Ulusal elitlerin bölünmüş hali ise, 

politik şartlar içinde uygulanan yöntemlerin kabulünde çok sınırlı bir paylaşım ile gerek 

politik hizipleşme gerekse de sektörel sınırların parçalanması durumlarında gözlenir. 

Nitekim Fransa’da IV. Cumhuriyet Anayasası’nın (1958) yapılışı sürecinde siyasal 

elitler arasındaki uzlaşmazlık ve kopukluk, kısa bir süre içinde siyasal rejimi işlemez 

duruma getirmiştir.457 Aron’un da belirttiği gibi, “Yönetici seçkinlerin yapısı giderek 

değişiyor olabilir; seçkinlerin içindeki çeşitli kümelerin görece önemi değişiyor olabilir, 

ama bir toplum, ancak bu kümeler arasında gerçek bir işbirliği oluştuğu sürece varlığını 

sürdürebilir ve gelişebilir. Seçkinler arasındaki şu ya da bu biçimde özsel konular 

hakkında görüş ve eylem birliğinin bulunması gerekmektedir.”458  

 

 Elit yapılarının neredeyse kımıldamaz bir biçimde uzlaşı ve birlik içinde olmaları 

da demokrasi için bir başka tehlikedir. Rustow’a göre tüm totaliteryan yönetimler ve 

birçok gelişmekte olan ülkede oligarşi, askeri kurumların veya partilerin içinde var olan 

                                                
452 Bottomore, a.g.e., s. 113.  
453  Higley and Burton, a.g.m., s. 18.  
454 A.e., s. 17.  
455 A.e., s. 18-19.  
456 A.e., s. 20.  
457 Ergun Özbudun, Türk Siyasal Hayatı, Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2010, s. 47.  
458 Raymond Aron, “Social Structure and the Ruling Class”, British Journal of Sociology, No. 2, s. 
129’dan aktaran Bottomore, s. 134.  



129 
 

uyumlu elit yapıları tarafından oluşturulur.459 Bottomore da Sovyet toplumunu Batı 

toplumundan ayıran temel farkın, ilkinde elitlerin birleşmiş olmasından kaynaklandığını 

söyler.460  

 
Öyleyse elit dolaşımı sürecinde, hem rejimin istikrarını sağlayacak hem de 

totaliter bir eğilime set çekecek olan formül ne olmalıdır? Higley ve Burton’a göre bu 

sorunun cevabı, modern demokrasi içinde istikrarlı bir rejim üreten, tarihsel olarak 

oldukça nadir bulunan ekonomik şartların ve diğer imkânların izni ile beliren, daha 

ziyade İsveç, İngiltere, Amerika gibi ülkelerde görülen “uzlaşımsal birleşik ulusal elit” 

(consensually unified national elite) yapısıdır. Bir ulusal elit, bastırılmış bir partizanlık 

içinde örtük olarak, temel politik kodlar ve mevcut düzenin sürdürülmesi noktasında 

oydaşma halinde olduğunda ya da güven içinde etkili bir şekilde diğer elitler karar verici 

mekanizmada oturabilmenin şartlarına haiz olduklarında uzlaşımsal birliktelik 

sergilerler.461  

 

 Higley ve Burton, demokratik ve istikrarlı bir siyasal hayat için, özellikle ulus-

devletlerin inşa süreçlerinde parçalı elit yapısından, uzlaşımsal birliğe doğru bir 

dönüşümün gerçekleştirilmesi gerektiğini söyler. Bunun için öncelikle temel 

uzlaşmazlıkları halledecek yeni bir organizasyon yapısı kurmaları gerekir. Şanlı Devrim 

(1688) sonrası oluşturulan burjuvaların hâkimiyetini kabul eden ama aristokratlara da 

yer veren ve böylelikle güç paylaşımı sorununu çözmüş parlamento yapısı ile İngiltere, 

uzlaşımsal birliğe doğru önemli bir dönüşüm gerçekleştirmiştir. Bu dönüşüm, bir seçim 

zaferi sırasında, siyasi elitlerin, çoğunluğu sağlayan gruba rızasıyla politik gücü teslim 

etmeleri ile mümkün olur. Kaybedenin kazanana yerini barışçıl yollarla bırakmasına 

dayanan bu demokratik sistemde, her aktör oyunun bu genel kuralını kabul ettiği için, 

demokrasinin temellerine ilişkin uzlaşma ve rızaya dayalı bir birliktelik gösterir. Son 

olarak, elitlerin demokrasiyi savunmaya yönelik koalisyonuna karşı düşmanca hizipler 

oluşturan elit gruplarının, hükümet darbesi dâhil, antidemokratik yollarla iktidarı ele 

geçiremeyecekleri ve savundukları anti-demokratik düşüncelerle seçimi demokratik 

koalisyon karşısında sürekli kaybettikleri zaman, güçlerini koruyabilmenin tek yolu 

                                                
459 Rustow, a.g.m., s. 695.  
460 Bottomore, a.g.e., s. 122.  
461 Higley and Burton, a.g.m., s. 17-20.  



130 
 

olarak, sisteme eklemlenme ve demokratik oyunun kurallarına rıza göstermeleri 

gerekir.462  

 
 Higley ve Burton, ulus-devlet inşa sürecinde elitlerin uzlaşımsal birleşikliği 

yolundaki en büyük tehlikelerden birinin, yerel elitler olduğunu vurgular. Özellikle 

otonom bölgelerle, merkezi denetimden uzun yıllar uzak kalmış bölgelerin yerel elitleri 

ile ulus-devleti inşa etmeye çalışan ve bu yüzden merkezi devletin gücünü yerelde 

pekiştirmeye çalışan elitler arasında bir çatışmanın, azgelişmiş ülkelerde sıklıkla 

görüldüğünü ve bu durumun da rejimin istikrarını bozan en önemli unsurlardan biri 

olduğunu söyler.463  

 

 2.3.2.  Elit Dolaşımı ve Türkiye 

 

 1930-1950 döneminde, Bursa’nın kültürel yaşamında rol oynayan aydınların 

şekillenmesinde “elit dolaşımı” sürecinin büyük etkisi olmuştur. İmparatorluğun 

modernleşme sürecine intibak etmesi ile birlikte yeni bir boyut kazanan elit dolaşımı 

süreci, kimi zaman çatışmaların, kimi zaman da uzlaşıların öne çıktığı tarihsel 

dönemeçlerde izlenebilir. Bu çalışmanın ortaya koyduğu gibi, İmparatorluğun son yarım 

asrı içinde dünyaya gelmiş olan Bursa’nın “aydını kanonu”na mensup olarak 

tanımlanmış kişilerin, aynı zamanda kentin önde gelen elitleri olarak bu dolaşım 

sürecine karşı vermiş oldukları tepkiler, tutumlarının oluşumunda ve faaliyetlerinin 

biçimlenmesinde son derece kritik bir rol oynamıştır. Bu açıdan Osmanlı 

modernleşmesinin başlangıç evrelerinden 1950 yılına değin, Türkiye’de elit dolaşımı 

sürecinin serencamını, Bursa’nın bu çalışmada konu edilen aydınları ile birlikte 

tartışmak büyük bir öneme haizdir.  

 
 2.3.2.1. Osmanlı İmparatorluğu ve Elitler 

 

 Osmanlı İmparatorluğu’nun klasik döneminde, ilmiye, seyfiye ve kalemiye 

sınıflarından müteşekkil yönetici elitlerin, zaman zaman taht kavgalarında farklı saflar 

tutsalar da 19. y.y.a kadar bir “tarihsel iktidar bloku” oluşturdukları söylenebilir. 

                                                
462 A.e., s. 21.  
463 A.e., s. 19-21.  



131 
 

Osmanlı bürokrasisinin işleyişini sağlayan temel unsur, bu elitler arasında hassas bir 

biçimde çekilmiş olan sınırlardır. Fakat seyfiye sınıfının, özellikle de Yeniçerilerin 17. 

y.y. ile birlikte, kendi görev alanının dışında daha fazla görünüp, saray darbelerinde aktif 

rol üstlenmesi, bu eski tarihsel iktidar bloğunun işleyişini bozmuştur. II. Mahmud’un 

devlet bürokrasisini dönüştürmeyi temel alan ve Yeniçeri Ocağı’nı kaldırması (1826) ile 

birlikte ivme kazanan modernleşme süreci, Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetici elitleri 

arasında yeni bir “dolaşım” sürecinin habercisidir. Nitekim 1821 yılında Tercüme 

Odası’nın düzenlenip, Fransızca başta olmak üzere Batı dillerinin, ileride devlet ricali 

içinde yer alacak gençlere öğretilmesi ve yabancı ülkelere öğrenci gönderilmesi ile 

başlayan süreç, devlet bürokrasisi içinde yeni elit tipinin doğumunu haber verir.464 Bu 

durum, reformcu sultanları destekleyen yeni bürokratlar grubu ile devlet seçkinlerinin 

daha gelenekselci kanadı arasında baş gösterecek olan mücadele sürecini haber verir. 

Böylelikle ülkede reform ve modernleşme hareketlerine paralel olarak, bu hareketlerin 

statülerini sarsacağı endişesini taşıyan elit grupları ile yeni eğitim sürecinin ürünü olan 

elitler arasında yaşanan mücadele, elitler arasındaki eski birliği parçalamıştır.465 

Özbudun, tarihi elitler arası bir mücadelenin ürünü olarak gören elit teorisine son derece 

uyumlu bir biçimde şu saptamalarda bulunur: “Gerçekten, ondokuzuncu yüzyıl Osmanlı 

tarihi, büyük ölçüde, devlet seçkinlerinin reformcu ve muhafazakâr kanatları arasında 

seçkinler-içi bir mücadelenin tarihi olarak görülebilir. Reformcu bürokratlar ve subaylar, 

tedricen devlet örgütü üzerinde hâkimiyetlerini kurdular. Bir yandan da sultana karşı 

otoritelerini giderek arttırdılar.”466 İkinci Meşrutiyet döneminde (1908-1918) ise, 

“anayasal reform perdesi arkasında iktidarı bizzat kullanmaya başladılar. Genç Türkler 

devrimi kısmen, modern bürokratik aydınların saray karşısındaki bir zaferiydi.”467 

 
 Osmanlı İmparatorluğu’nun bürokratik elitleri arasında yaşanan iktidar 

mücadelesinin içine dâhil olmak zorunda kalan ve modernleşme eğilimleri ile birlikte 

reformlara tabi tutulan ve özerkliğini devletin artan merkezi gücü karşısında yitirmeye 

başlayan ilmiye sınıfı bu süreçte dikkatle takip edilmesi gereken bir elit grubudur. 
                                                
464 Belge, “Osmanlı’da ve Rusya’da Aydınlar”,  s. 125.  
465Ergun Özbudun, “Türkiye’de Devlet Seçkinleri ve Demokratik Siyasal Kültür”, Türkiye’de 
Demokratik Siyasal Kültür, Edt. Ergun Özbudun, Ersin Kalaycıoğlu ve Levent Köker, Ankara, Türk  
Demokrasi Vakfı Yayınları, 1995, s. 5.  
466 A.e. 
467 C.H. Dodd, Democracy and Development in Turkey, North Humberside, UK: Eothen Press, 1979, s. 
43’den aktaran a.e.  



132 
 

Çünkü ilmiye sınıfı mensupları aynı zamanda Osmanlı aydınını da oluşturan en önemli 

toplumsal gruplardan biridir. Özellikle hukukun ve eğitimin laikleşmesi süreci, ilmiye 

mensuplarının statülerini sarsmıştır. Adliye (1868), Evkaf (1826) ve Maarif (1857) 

nazırlıklarının kuruluşu ile etki ve faaliyet alanları daralan ilmiye mensuplarına yönelik 

merkezi denetim de arttırılmıştır.468  

 

 İsmail Kara’ya göre II. Abdülhamid’in iktidar yıllarında itibar kaybı süratlenen 

ilmiye sınıfı, toplumsal statüsünü geri kazanmak, en azından muhafaza etmek amacıyla 

zaten mevcut olan siyasileşmesini daha da arttırmıştır. 1908’e giden süreçte daha ziyade 

İTC’yi destekleyen ilmiye mensuplarının, 1908 sonrası “medresede değilse de Meclis’te, 

İttihat ve Terakki içinde, matbuat âleminde II. Abdülhamid dönemiyle 

kıyaslanamayacak derecede bir yer ve itibar kazandığını görüyoruz. Fakat siyasileşme ve 

sosyal hareketlilik arttıkça, yeni kurallar işlemeye başlayınca ciddi problemlerle 

karşılaşılacaktır.”469 İsmail Kara, İstanbul Şehremini Hüseyin Kazım Kadri’nin 

“Mecalis-i Belediye İntihabatı”nı feshetmesi üzerine Cemiyet-i İlmiye-i İslâmiye’nin, bu 

uygulamaya itiraz içeren beyannamesinin, İttihat ve Terakki Fırkası tarafından şiddetle 

tenkit edildiğini yazar. Sultan II. Abdülhamid’in tahttan indirilişi sürecinde ittifak 

halinde bulunan ilmiye mensupları ve diğer din adamları ile İttihatçılar arasındaki 

ilişkiler kısa bir süre sonra yerini gerginliğe bırakmaya başlamıştır.470 Özbudun da 

İTC’nin II. Meşrutiyet’in ilanından kısa bir süre sonra, eski merkez içindeki gelenekçi 

unsurlarla çevredeki yerel güçler arasındaki ittifakın reform çabalarına karşı en büyük 

tehdidi oluşturduklarını anladığını, bu yüzden de böyle bir ittifakın başarıya ulaşmasına 

yardımcı olabileceğinden şüphelendikleri serbest ve yarışmacı seçimlere -özelikle Bab-ı 

Âli Baskını’ndan sonra- sıcak bakmadığını söyler.471 Demokrasiye karşı takınılan bu 

tutumun “gericilik” tehdidi karşısında “inkılâbı savunmaya kararlı Genç Türkler” elinde 

siyasi bir geleneğe döndüğü Cumhuriyet döneminde de somut olarak izlenebilir.  

 

                                                
468 İlhami Yurdakul, Osmanlı İlmiye Merkez Teşkilâtı’nda Reform (1826 – 1876) , İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2008.  İsmail Kara, “İslâmcılık Hareketi ve İlmiye Sınıfı”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, s. 
303.  
469 Kara, a.g.e., s. 308.  
470 A.e. Bu bağlamda, bir önceki bölümde de belirtildiği üzere, önde gelen Bursa aydınlarından olan Şeyh 
Mehmed Şemseddin Efendi’nin de ilk başlarda İTC/İTF’yi desteklediği fakat daha sonra İTF’ye karşı 
itirazlarını ortaya koymaya başladığının hatırlanmasında fayda vardır. 
471 Özbudun, a.g.m., s. 6.  



133 
 

 Bu noktada Higley ve Burton’un elitlerin ulusal uzlaşımsal birleşikliğini tehdit 

eden en önemli unsurlardan biri olarak yereldeki güçlü elit yapılarının varlığına işaret 

ettiğini hatırlamakta fayda vardır. Bir önceki bölümde, Bursa örneğinde ortaya 

konulmaya çalışıldığı gibi taşradaki dinsel seçkinler ile başta eşraf olmak üzere diğer 

seçkinlerin ittifakı, yereldeki esas gücü teşkil etmiştir. Bu gücü II. Abdülhamid 

iktidarına karşı yanına çekmek zorunluluğu hisseden İTC/İTF, iktidarını pekiştirdikten 

sonra, bu ittifakı devletin taşradaki merkezi gücünü zayıflatan en önemli etki olarak 

görmeye başlamıştır.472 

 
 2.3.2.2. Cumhuriyet Dönemi ve Elitler 

 

 Türkiye’de, TBMM’nin kuruluşundan 1 Kasım 1922’de saltanatın kaldırılmasına 

kadar, milli mücadele yönünde saf tutmuş elitler arasında “uzlaşımsal birleşik”lik olduğu 

söylenebilir. Nitekim TBMM içinde bu süreçte var olan I. Grup ve II. Grup arasındaki 

netameli ilişkiler, Kurtuluş Savaşı neticeleninceye kadar bir kopuşa uğramamış ve “ortak 

milli hedef” stratejisi üzerinden uzlaşı sağlanmıştır. 1923-1946 yılları arası Türkiye’nin 

“sınırlı elit dolaşımı” dönemi olarak adlandırılabilir. Osmanlı’nın asker-sivil bürokrat, 

aydın, eşraf ve din adamlarından oluşan elitlerinden sadece din adamları ciddi statü 

kaybına uğratılmaya çalışılmış, Diyanet İşleri Başkanlığı üzerinden devlet kontrolü ve 

patronajı arttırılmış, rejim mümkün mertebe din adamlarının toplum üzerindeki etkisini 

kırma mücadelesi içinde olmuştur. Bununla birlikte, özellikle merkezi gücün zayıf 

olduğu bölgelerde, yerel elitler, ulus-devlet inşa sürecine ve merkezileşme çabalarına 

itiraz etmiş ve bu itirazlar zaman zaman isyan vakalarıyla neticelenmiş, bu vakalar rejim 

tarafından şiddetle bastırılmıştır. Laikleşme ve merkezileşmenin eşlik ettiği “sınırlı elit 

dolaşımı” Türkiye’de uzun yıllar sürecek ve sürmekte olan, özellikle etnik ve dinsel 

birçok sorunun da sebeplerinden biri olmuştur.   

 

 1946 sonrası ise burjuva sınıfının güçlenmeye başlaması, Türkiye’deki etkili elit 

                                                
472 Mardin, Religion, Society and Modernity in Turkey,  s. 202.  
Bu ittifakın detaylı bir dışavurumun Bursa üzerinden, II. Meşrutiyet’in ilanı öncesi ve sonrasında bir 
dönem valilik yapmış olan Mehmet Tevfik Bey’in eşi Naciye Nevval Hanım’ın anılarında bulmak 
mümkündür. Bu konuda bkz.  Ressam Naciye Nevval,  Münevver Bir Türk Hanımı Ressam Naciye 
Nevval Hanım Efendi’nin Mutlakiyet Meşrutiyet ve Cumhuriyet Hatıraları, İstanbul, , Yay. Haz. 
Fatma Rezan Hürmen, Pınar Yayınları, 2000.  



134 
 

gruplarına bir yenisini daha eklemiştir. Bu sınıfın liberalleşme yönünde ortaya koyduğu 

tavır, taşrada eşraf başta olmak üzere etkin gruplar tarafından da desteklenmiş ve CHP 

siyasal elitlerin tek çatısı olmaktan çıkmıştır. Yeni kurulan Demokrat Parti (DP), 

özellikle yükselen yeni burjuvazinin, eşrafın ve taşrada CHP’nin dışında kalan 

aydınların da desteği ile önemli bir elit desteği kazanmıştır. Türkiye’de elitler arasında 

yaşanan bu bölünme, İnönü’nün CHP içinde yer alan ve en iyi temsilini Recep Peker’in 

şahsında bulan “şahin” kanada karşı “ılımlılar”ı desteklemesi neticesinde, bir çatışma 

sürecinden ziyade, oydaşma ile neticelenmiştir.473 Nitekim İnönü ve Bayar arasında 

varılan mutabakatla, laiklik, ilköğretimin yaygınlaştırılması ve dış politikada CHP’nin 

değerlerinden sapmayacağını ilan eden DP’nin, rejim istikrarını bozması muhtemel 

girişimlerden uzak duracağını açıklamasıyla bu oydaşma süreci, Cumhuriyet tarihinde 

çok partili siyasal yaşama geçiş için mihenk taşlarından biri olmuştur.474 

 
 Bu alt başlıkta, Cumhuriyet Dönemi, tek partili siyasal hayat ve çok partili 

siyasal hayata geçiş dönemlerini bildiren 1923-1946 ile 1946-1950 aralığında, iki 

kısımda incelenecektir. Türkiye’nin siyasal hayatındaki bu iki önemli dönüşüm süreci, 

Bursa’nın, bu çalışmada incelenilen aydın grubunun ürettiği strateji ve taktiklerde 

belirleyici rol oynamıştır. Bu aydınların, 1946 yılına kadar esasen statülerini koruma ve 

“geleneği” son derece ince taktiklerle hafızalarda yaşatabilme mücadelesi içinde 

olduklarını, 1946 sonrasında ise Bursa’nın entelektüel hayatına yeniden ağırlıklarını 

koymaya başladıkları ve Osmanlı-İslam geleneğine vurgu yapan bir tarih yazımı 

geliştirip, “geleneği ihya” sürecini başlattıkları söylenebilir. Bu bölümde ayrıca, Bursalı 

aydınların, cumhuriyetçi muhafazakârlar ve Sağ Kemalistler olarak adlandırabileceğimiz 

grupların siyasal ve kültürel bakış açıları ile olan ortaklıkları ve birçok noktada kesişen 

kader birlikteliklerinden söz edilecektir.  

                                                
473 Siyasal elitler üzerine çalışan Brunk ve Minehart’a göre elit dönüşümü iki şekilde olabilir: parti 
içindeki liderliğin değişimi ya da yönetici partinin değişmesidir. Bu bakış açısı elit dönüşümünü sadece 
siyasal elitler ile sınırlı görmesi ile eksiktir. Fakat 1946 dönemeci neticesinde, 1947 yılında Peker’in 
görevden alınması ve İnönü’nün başbakanlığa önce ılımlı Hasan Saka, ardından da İslamcı bir sima olarak 
da bilinen Şemsettin Günaltay’ın ataması ile birlikte, Parti içindeki “şahin” kanadı tasfiye ederek bir nevi 
parti içi elit dolaşımı sürecini hayata geçirdiği söylenebilir. CHP’nin 1950 seçimlerinde yaşadığı 
mağlubiyet ise yönetici partinin değişmesi üzerinden geçekleşen elit dönüşümüne örnek olarak 
gösterilebilir. Bkz. Gregory G. Brunk and Thomas G. Minehart, “How Important is Elite Turnover to 
Policy Change?”, American Journal of Political Science, Vol. 28, No: 3, Aug. 1984, s. 561.  
474 Metin Toker, Demokrasimizin İsmet Paşa’lı Yılları: Tek Partiden Çok Partiye (1944-1950), 
Ankara, Bilgi Yayınevi, 1990, s. 91.  



135 
 

 

 2.3.2.2.1.  1923-1946: Sınırlı Elit Dönüşümü  

 

 İsmail Kara “Cumhuriyet idaresi ve ideolojisi… Birinci Cihan Harbi sonrası 

şartlarda Osmanlı bakıyyesi bir grup asker, bürokrat, aydın, din adamından (âlim ve 

şeyhten) müteşekkil bir “koalisyon” tarafından inşa edilmiş”tir saptamasında bulunur.475  

Özbudun da elitler konusunda Osmanlı İmparatorluğu’ndan Cumhuriyet’e bir süreklilik 

olduğunu söyler.476 Bu tespitler, yukarıda teorik bir temelde tartışılan “elitin yeniden 

üretimi teorisi” ile “elit adaptasyonu tezi”ne son derece uygundur. Nitekim Özbudun, 

Rustow’un ortaya koyduğu rakamlara atıfla İmparatorluğun kurmay subaylarının 

%93’ünün, devlet memurlarının da %85’inin, Türkiye Cumhuriyeti’nde hizmet vermeye 

devam ettiklerini söyler.477  

 
 Oran’a göre Cumhuriyetin kurulduğu yıllarda “gücünü önemli ölçüde süregelen 

üstyapıdan (özellikle dinden) alan eski seçkinler oldukça kuvvetlidir.”478 Şerif Mardin 

de özellikle taşrada din adamlarının toplumsal gücüne vurgu yaparak, Kemalistlerin, 

milli mücadeleyi örgütlemede din adamlarının öncü rolünü, toplumsal enerjiyi harekete 

geçirmedeki kabiliyetlerini gördüğünü söyler.479 Esasen üst yapı kurumlarında devrimci 

bir dönüşüm sağlamayı amaç edinen ve Batılı medeniyet değerleri ile yoğrulmuş milli 

kültür sahibi bir yurttaş yaratmayı hedefleyen Kemalizm’in, dinin toplumdaki ağırlığına 

son verme çabası bu bağlamda anlaşılabilir. Özellikle din adamlarının taşranın önde 

gelen elitleri ve kanaat önderleri olmalarının önüne geçilmesi istenci, taşrada eşraf-din 

adamı ittifakına dayalı yapının, Cumhuriyet idealleri için tehdit oluşturacağı 

anlayışından kaynaklanır. Yeni rejime entegre olan bürokratlar, taşrada eşraf ile ittifak 

kurmuş, din adamları ise dışlanmaya başlamış, bir önceki bölümde Bursa örneğinde 

görüldüğü üzere, meşayihata mensup ailelerin bir bölümü, rejim ile ittifak içinde, dini 

kimliklerinden sıyrılmışlardır. Din bilginlerinin bir kısmı ise, Kemalizm’in kontrol 

                                                
475 İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, İstanbul, Dergâh Yayınları, 4. 
b.s., Temmuz 2010, s. 13.  
476 Özbudun, a.g.m., s. 7.  
477 Dankward A. Rustow, “The Military: Turkey”, Political Modernization in Japan and Turkey, 
Princeton,  Edt. Robert E. Ward ve Dankward A. Rustow,  Princeteon University Press, 1964, s. 388’den 
aktaran a.e. 
478 Oran, a.g.m., s. 392.  
479 Mardin, Religion, Society and Modernity in Turkey, s. 198.  



136 
 

altında tutmaya çalıştığı ve sınırladığı dinsel hayatın nasıl yaşanması gerektiği ve inanç 

temellerinin modern hayatla nasıl ilişkilendirilmesi gerektiği konusunda yazın 

faaliyetleri ile görevlendirilmişlerdir.480  

 

 Yeni kurulan rejimin önünde öncelikle iki sorun çözüm beklemektedir: Modern 

üstyapı kurumlarının yerleştirilmesi ve bunu yaparken rejimin istikrarını bozacak 

biçimde elitler arası bir rekabet ve mücadele ortamı yaratmayarak, elit dolaşımı sürecini 

tam manasıyla kontrol etmektir. Bu iki sorunun da çözümü, yeni rejimin ideallerini 

paylaşmadığı düşünülen “gelenekçi elitlerin” ve “evrimci modernleşme” anlayışını 

benimseyenlerin tasfiye edilmesidir. Fakat bu tasfiye süreci, özellikle de 1925 Şeyh Sait 

İsyanı ve 1930’daki Menemen Vakası’ndan sonra çok daha otoriter bir yönetim anlayışı 

içinde gerçekleşecektir. Tanıl Bora ve Yüksel Taşkın bu durumu şu sözlerle özetler: 

“Kemalist elitin politik zihniyetinin iki tipik özelliği kendini gösterir: Kendi ideolojik 

ufku içinde yer alsa bile, özerk bir politik oluşumu tehdit olarak algılamak; ve –radikal 

milliyetçi ve özellikle İslamcı harekette öne çıkan- taşralı ‘avam’ unsurların inisiyatif 

kazanmasından duyulan tedirginlik.”481 

 
 Tasfiye süreci öncelikle II. TBMM seçimlerinde kendisini göstermiştir. I. 

Meclis’te son derece güçlü olan yöresellik482 ve din adamları grubu hızla küçülmüş, 

1923 ve 1927 seçimlerinde kamu görevlilerinin sayısı Meclis’te en üst seviyeye çıkmış 

ve milletvekilleri içinde “mekteplilik”  önemli bir ayrıt edici unsur olmuştur. Nitekim 

Meclis’te üniversite mezunlarının ağırlığı, tek parti iktidarı müddetince sürekli artış 

göstermiştir.483 

 

 Öte yandan Kemalist Devrim’in elit dönüşümünü sağlamaya yönelik 

politikalarında, 1924 yılındaki Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun kabulü ile başlayan 

merkezi ve laik milli eğitim politikaları, 1925’te tekke ve zaviyelerin kapatılması, 1928 

                                                
480 Rıfat Börekçi’nin Diyanet İşleri Başkanlığı’ndaki fonksiyonu ile büyük bir din âlimi olarak addedilen 
Elmalılı Hamdi Yazır’a bizatihi Mustafa Kemal tarafından kaleme aldırılan Kur’an-ı Kerim meali ve 
tefsiri bu bağlamda değerlendirilebilir.   
481 Tanıl Bora – Yüksel Taşkın, “Sağ Kemalizm”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: Kemalizm, s. 
532.  
482 I. Mecliste milletvekillerinin büyük çoğunluğu, seçildikleri ilin insandır.  
483 Frey, a.g.e., s. 176, Özbudun, a.g.m., s. 8, Mardin, Religion, Society and Modernity in Turkey, s. 
202.  



137 
 

yılında yapılan harf devrimi, 1932’de Halkevlerinin açılması ve 1933 Üniversite 

Reformu mihenk taşları olarak görülebilir.  

 

 Medreselerin kapatılması ve Tevhid-i Tedrisat Kanunu sonrasındaki eğitim 

politikaları, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e “mektep-medrese zıtlaşması” olarak sunulan 

kültürel çatışmayı yeni boyuta taşımıştır. Bu tarihten sonra “mektepliler”in eski 

medreselilerle aralarındaki kültürel farklılık keskinleşmiştir. Nitekim İsmail Kara’ya 

göre “mektep-medrese zıtlaşması olsa da 1924’e kadar mektepliler de Arapça-Farsça 

bilir, bir kısmı tarikata mensup dervişmeşreptir.”484 Kemalist Devrim, okul yoluyla 

bireyin toplumsallaşmasına doğrudan ve kararlı bir biçimde müdahil olarak, onu “eski 

kültürel kökler”den kopartmaya çalışmıştır.485 Statü kaybına uğrayan medreselilerin, 

yeni rejimde tutunabilmek için ya Diyanet İşleri Başkanlığı’na bağlı memur olmaları, ya 

da laik bir eğitim sürecinden geçmeleri gerekmiştir. Nitekim Bursa’nın tartıştığımız 

aydın kanonunun en merkezi siması olan Kazım Baykal, medreseden mezun olduktan 

sonra, Darülfünun’da felsefe eğitimi almış ve öğretmen olarak liselerde çalışmıştır.  

 

 Bir önceki bölümde etkileri Bursa örneğinde tartışılan tekke ve zaviyelerin 

kapatılması, taşrada elit yapısını dönüştürmeye yönelik son derece önemli bir adımdır. 

Kentin en önde gelen elitlerinden olan şeyh efendiler, dergâhlarının kapatılması ile 

birlikte, önemli bir statü kaybına uğradıkları gibi, hem sürekli devletin gözetiminde 

olmuş, hem de büyük maddi sıkıntılara düşmüşlerdir. Büyük kısmı tamamen toplumsal 

sahnenin aktif bir aktörü olma konumundan çekilmiştir. İncelediğimiz Bursalı aydınların 

önde gelen simalarından olan Mısrî Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi ise, bir önceki 

bölümde de tartışıldığı üzere, gerek Latin harflerini öğrenerek, gerekse de Halkevi 

Şubesi’nde çalışarak bir aydın olarak faaliyetlerini sınırlı da olsa sürdürmeye çalışmıştır.   

 

 Harf devrimi, kültür değişiminin en önemli adımlarından biri olmuştur. Bu 

sebeple, elitlerin dönüşüm sürecine de etki etmiştir.486 Ayvazoğlu, 1928 ile bir anda 

bütün bir halkın okuryazar olmaktan çıktığını, kitap, gazete ve dergi tirajlarının 

                                                
484  Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, s. 56.  
485 Nilüfer Göle, “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and Counter-Elites”, Middle 
East Journal, Vol. 51, No: 1, Wint. 1997,  s. 49-50. 
486 A.e.  



138 
 

sıfırlandığını vurgular.487 Aslında Türkiye’de harf devrimi sırasında okuryazar oranı 

dikkate alındığında okuryazar olmaktan çıkanların önemli bir kısmının elitler olduğunu 

söylenebilir. Her ne kadar bu elitler için Latin harflerini öğrenmek uzun süreli bir 

zahmet gerektirmese de, devrimin sembolik önemi ve artık “eskiye” ait olduğu 

düşünülen kültürel formların yıkılacağına ilişkin net bir gösteren olması başlı başına 

anlamlıdır. Harf devrimi elitler üzerindeki doğrudan etkisini ise bir kuşak sonra 

göstermeye başlamış, Latin harfleri ile okullaşan yeni neslin, 1928 öncesine ilişkin 

hafıza oluşturması son derece güçleşmiştir. Eski yazının bir “gericilik timsali” olarak 

gösterilmesi, yeni kuşakların Osmanlı geçmişi ile kopuşunu kuvvetlendirmiştir.        

 

Halkevlerinin kuruluşu ise taşrada kültürel elitlerin yetişmesinde ve birlik içinde 

bulunmalarında kritik bir öneme haizdir. Nitekim bu çalışmada incelenen tüm aydınların 

az veya çok Halkevi çalışmaları içinde bulunduğu söylenebilir.  

 

 1933 Üniversite Reformu, Türkiye’de elit dönüşümünün kilometre taşlarından 

biridir. Üstelik bu reformu kışkırtan en önemli olay, Darülfünun profesörlerinden olan 

Mehmet Ali Aynî ve Zeki Velidi Togan’ın, Atatürk’ün tarih tezlerine, 1932 Türk Tarih 

Kongresi’nde karşı çıkmış olmalıdır.488 Darülfünun’un kapatılarak İstanbul 

Üniversitesi’nin kurulmasının ardından, Darülfünun hocalarından 155 kişinin 59’u yeni 

kadroya alınmış, 96’sı kadro dışı bırakılmıştır.489 Bu rakamlar, hedeflenen dönüşüm 

hakkında önemli bir bilgi vermektedir. Üniversite’den uzaklaştırılanlar arasında Kazım 

Baykal’ın hocaları olan eski Edebiyat Fakültesi Dekanı ve Rektör İsmayıl Hakkı 

Baltacıoğlu ve Mustafa Şekip Tunç da bulunmaktadır. Tunç kısa bir süre sonra görevine 

Ord. Prof. unvanı ile dönerken, Baltacıoğlu Yeni Adam (1934) dergisini çıkarmaya 

başlamış ve İnönü döneminde, 1942 yılında Ankara Üniversitesi Dil Tarih ve Coğrafya 

                                                
487 Ayvazoğlu, “Türk Muhafazakârlığının Kültürel Kuruluşu”, s. 509.  
488 İlhan Başgöz & Howard E. Wilson, Türkiye Cumhuriyetinde Eğitim ve Atatürk, Ankara 1968, sf. 179-
180’den aktaran http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul_%C3%9Cniversitesi. Zeki Velidi Togan’ın 
itirazları için bkz. Şefik Taylan Akman, “Türk Tarih Tezi Bağlamında Erken Cumhuriyet Dönemi Resmî 
Tarih Yazımının İdeolojik ve Politik Karakteri”, Hacettepe Hukuk Fakültesi Dergisi, No:1, (1) 2011, s. 
89 v.d. 
489 H. Korkut, “Üniversiteler,” Cumhuriyet Döneminde Eğitim, Ankara,  Milli Eğitim Basımevi, 1983, s. 
326’dan aktaran  80.251.40.59/education.ankara.edu.tr/aksoy/yildirim03.doc. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul_%C3%9Cniversitesi


139 
 

Fakültesi pedagoji kürsüsünün başına geçmiştir.490  

 
 Cumhuriyet’in elit dönüşümünü sağlamaya yönelik ilk on yıllık politikalarının 

sonuçları konusunda, tartıştığımız konu bağlamında birçok önemli çıkarsama yapılabilir: 

 
1. Artık bir dergâha ya da bir düşünce veya edebiyat grubuna üye olmaktan 

ziyade, Türkiye’de elit konumunu destekleyen en önemli unsur CHP üyesi 

olmaktır. Farklı düşünceler dahi, ancak Kemalizm şemsiyesi ve CHP çatısı 

altında kendisine yer bulabilmiştir. Nazım İrem’in de belirttiği gibi “Erken 

Cumhuriyet döneminde aydın gruplarının çoğulluğuna karşın, ne organize ve 

kendi motivasyonunu sağlayabilen bir siyasi parti aktivizmi ne de politikayla 

ilgisini bizatihi ortaya koyan güçlü çıkar grupları mevcut olmamıştır.”491  

Cumhuriyetçi muhafazakârlık, Kadro hareketi, Sağ Kemalistler, otoriter tek 

partinin devamından yana olan Peker, ılımlılar (Saka-Günaltay) grubu gibi 

farklı oluşumlar içinde elit çoğulluğundan bahsedilebilir. Fakat tüm gruplara 

meşruiyet sağlayan temel Kemalizm ve CHP’dir. Taşrada da kültürel 

sermayeyi elinde bulunduran tekke ve medreselerin kapatılması ardından, 

statülerini korumak isteyen güçlü ailelerin hemen hepsi CHP ile organik 

bağlar kurmuştur.492 Böylelikle taşrada çıkar gruplarının, hem nüfuz elde 

etme çabalarının hem de birbirleri ile sürekli ve alttan alta yürüttükleri çıkar 

mücadelesinin yegâne mekânı CHP teşkilatları olmuştur.493  

                                                
490 Nazım İrem, “Turkish Conservative Modernism: Birth of Nationalist Quest for Cultural Renewal”, 
International Journal of Middle East Studies, Vol. 34, No. 1, Feb. 2002,  s. 90. 
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0smail_Hakk%C4%B1_Baltac%C4%B1o%C4%9Flu.  
Baltacıoğlu’nun Yeni Adam dergisinde de vurguladığı, “bir devlet kurma kolay, bir ulus kurma çok zor, 
bir geleneği yaratmanın imkânsız” diyerek Kemalizm’in tarih tezlerine karşı çıkması, elit dönüşümü 
sürecinde merkezin dışına itilmesine neden olmuştur. Bkz. İsmail Hakkı Baltacıoğlu, “Milli Anane”, Yeni 
Adam, Sayı: 366, s. 2’den aktaran Nazım İrem, “Cumhuriyetçi Muhafazakârlık, Seferber Edici Modernlik 
ve “Diğer Batı” Düşüncesi”, http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/42/466/5327.pdf, s. 44.  
491 İrem, a.g.m., s. 88.  
492 Bursa örneğinin anlatıldığı bir önceki bölümle birlikte, Hakkı Uyar’ın Denizli, Konya, Bursa ve 
Mardin örnekleri üzerinden, kentin önde gelen aileleri ile CHP arasındaki bağları anlattığı ve ikinci 
seçmenler üzerine dikkat çektiği çalışması son derece aydınlatıcıdır. Bkz. Hakkı Uyar, “Türkiye’de Tek 
Parti Döneminde CHP’nin Toplumsal Kökenleri: İkinci Seçmenler Örneği (1935)”, 
http://kisi.deu.edu.tr/hakki.uyar/7.pdf.  
493 Erken Cumhuriyet taşrasında CHP, bürokrasi ve toplum ilişkilerine değinen çalışmasında Murat 
Metinsoy’a göre; “Taşrada CHP demek, her ne kadar parti yönetiminde yerel anlamda nüfuzlu ve zengin 
kişilerin birbirleriyle yönetime gelmek için güç ve çıkar rekabetine girdiği; toplumun daha alt kesimlerinin 
de farklı grupların bünyelerinde ve farklı Saiklerle bu rekabete eklemlendiği; parti üzerinde sürekli ve 
alttan alta bir mücadelenin sürdüğü bir mücadele ve rekabet alanı demekti.” Bkz. Murat Metinsoy, 

http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0smail_Hakk%C4%B1_Baltac%C4%B1o%C4%9Flu
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/42/466/5327.pdf
http://kisi.deu.edu.tr/hakki.uyar/7.pdf


140 
 

2. Siyasal seçkinler içinde bürokratlar ve üniversite mezunları öne çıkmaya 

başlamıştır. Modern eğitim kurumlarında yüksek öğrenim görerek kültürel 

sermayeye sahip olmak, siyasal nüfuz elde etmek açısından önemli bir 

basamak haline gelmiştir.  

3. Rejime uyum göstermeyen elitler tasfiye edildiği için, siyasal seçkinler birlik 

görüntüsü sergilemektedir.494 Bu dönemde baskı gruplarının azlığı da parti 

elitlerinin mutlak hâkimiyetinde önemli bir rol oynar. Öte yandan 

Kemalizm’in, kontrolü dışında elit gruplarının oluşmasına izin vermediği 

söylenebilir. Ekonomik yapıda klientalist bağlar, siyasette tek parti, kültürde 

Halkevleri ve dergileri gibi araçlarla Kemalizm elitler arası birliği konsolide 

etmeye çalışmıştır. Sadece parti içinde, Kemalizm’e başlı kalmak şartıyla elit 

çoğulluğuna izin vardır.495 Fakat bunun da bir sınırı olduğu Kadro 

hareketinin dağıtılmasında kendisini gösterir. 

4. Özellikle taşrada, sivil-asker bürokrat ve eşraftan oluşan elitler güçlerini 

korumuş, fakat din adamlar statü kaybına uğratılmıştır. Aşağıda 1930 ve 

1940’lı yılların elitleri tartışılırken, memurlarla birlikte eşraflarında da kent 

elitleri içinde öne çıktığı görülecektir. Nitekim eşraf aileleri, Cumhuriyet 

devrimlerine ayak uydurmada ve Batılı yaşam tarzını benimsemede adeta 

birbirleri ile rekabet içinde olmuşlardır.496 

5. Siyasal mücadele koşullarının müsait olmadığı özellikle 1923-1946 yılları 

arasında, devrim politikaları neticesinde statü kaybına uğrayan elitler, 

özellikle de aydınlar, ellerinden alınan kültürel sermayeyi yeniden ele 

geçirme mücadelesi içinde olmuşlardır.497 Mehmed Şemseddin, Kazım 

                                                                                                                                           
“Kemalizmin Taşrası: Erken Cumhuriyet Taşrasında Parti, Devlet ve Toplum”, Toplum ve Bilim, sayı: 
118, 2010, s. 127.  
494 Özbudun, a.g.m., s. 14.  
495 Ali Arslan, elit teorileri içinde plüralistlerin elitistlerin “halkın fikirleri, yönetici grup tarafından kontrol 
edilip, yönlendirilebilir” tezinin tersine, “yöneticilerin gücü, öteki elit grupları ve halk arasında 
sınırlandırılıp, kontrol edilebilir” görüşünü savunduklarını söyler. Bkz. Arslan, a.g.m., s. 116. Türkiye’de 
Kemalizm’in ancak farklı kanatları arasında var olabilen elit çoğulluğunun ise böyle bir kontrol ve 
denetleme mekanizması yaratabildiği söylenemez.   
496 Bursa örneğinde olduğu gibi Denizli, Gaziantep ve Kahramanmaraş kentlerinin eşraf ailelerini bu 
bağlamda değerlendiren ve eşrafların, devrimlerle birlikte Batılı yaşam tarzına intibak açısından 
kentlerinin en önde gelen toplumsal gruplarından olduğu iddiasını destekleyen mukayeseli bir çalışma için 
bkz. Meltem Karadağ, “Taşra Kentlerinde Yaşam Tarzları Alanı: Kültür ve Ayrım”, Toplum ve Bilim, 
sayı: 118, 2010, s. 45-56.  
497 Göle, a.g.m., s. 54. İrem, a.g.m., s. 88.  



141 
 

Baykal gibi isimler, Halkevleri başta olmak üzere, rejimin meşru araçları 

üzerinden, kentin kültürel elitleri olarak kendilerine yer bulmaya çalışırken, 

Süleyman Hilmi Tunahan gibi radikaller, rejimin din eğitimi alanındaki 

uygulamalarını reddederek, Diyanet İşleri Başkanlığı’na karşı, kendi cemaat 

örgütlenmeleri içinde Kur’an ve din eğtimi vermek suretiyle karşı kültürel 

mücadeleye girmişlerdir.498  

6. Dil ve tarih reformları, rejimin yüklediği anlam nedeniyle, tarihçi ve 

filologların aydınlar içinde öne çıktığı bir dönem olmuştur. Bu süreçte rol 

alan tarihçi veya filologlara, 1930 ve 1940’ların TBMM’sinde de 

rastlanılması, Taşkın’a göre “kültürel sermayenin siyasal sermayeye 

tahvilinin kolaylığını da gösterir. Bu türden bağlamlarda tarihçilerin en 

ayrıcalıklı entelektüel gruplardan birisini oluşturmaları tesadüf değildir.”499 

Bursa’da incelediğimiz aydın kanonunun önde gelen simaları da ya tarihçi ya 

da tarih üzerinde çalışmalar yapan aydınlardır. Kamil Kepecioğlu, Mehmed 

Şemseddin Ulusoy, Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut, Fahameddin Ulusoy, 

Mehmet Turgut Koyunoğlu, Gazâli Saltık gibi isimlerin, Halkevi’nde Tarih 

Komitesi ve Müze-Sergi Komitesi’nde yöneticilik üstlendikleri500 ve yazılı 

eserlerinin ekserisinin tarih konularında olduğu görülebilir. Fakat onların 

tarihe ilgileri, şahsi merak duygusu ile birlikte, Osmanlı-İslam kültürüne 

dayanan geleneksel hafızanın yaşatılmasına yönelik incelikli bir taktiği de 

içermesiyle, “inkılâpçı aydın” kanonun tarih yazıcılığından ayrılır.  

 
 İnönü’nün Cumhurbaşkanlığı döneminde, siyasal otoriterizm ve tek parti 

iktidarının pekiştirilmesi noktasında bir süreklilik gözlense de, rejim, eski seçkinlerin bir 

kısmına karşı daha müsamahalıdır ve Kazım Karabekir gibi siyaset adamları ile İsmayıl 

Hakkı Baltacıoğlu gibi “tedrici modernleşme” anlayışını benimsemiş aydınlara bir nevi 

iade-i itibar yapılmıştır. Fakat Nazım Hikmet başta olmak üzere, komünist aydınlara 

karşı baskılar Atatürk dönemi ile karşılaştırılamayacak kadar ağırlaşmıştır.  

 

                                                
498 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, s.78.  
499 Taşkın, a.g.e., s. 43.  
500 Mine Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi, Bursa, Nilüfer – Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, 
Nisan 2011, s. 70.  



142 
 

 Ayvazoğlu’na göre “Mili Şef devrinde Cumhuriyet öncesi döneme atıfta 

bulunmak, bir önceki döneme göre daha az tehlikeli”dir.501 Geleneksel sanatlar 

üzerindeki baskı hafiflemiş,  “Güzel Sanatlar Akademisi’nde açılan (1936) Türk Tezyinî 

Sanatlar Bölümü’nde görev alan hattat, nakkaş, müzehhib, mücellid gibi Osmanlı 

bakiyesi sanatların gasp edilmiş itibarları 1930’ların sonlarında kısmen –ve zımnen- iade 

edilmiştir.”502 1939 yılında Maarif Vekâleti tarafından çıkarılmaya başlanan Güzel 

Sanatlar dergisinde de bu yönde yayınlar yapılmaya başlanması dikkat çekicidir.503  

 
 İnönü dönemindeki bu göreceli “liberalleşme”yi, gelenek ile rejimin barışması 

olarak sunmak güçtür. Aksine, İsmet İnönü dönemi ile birlikte, merkezine Batı’nın 

yerleştiği evrensel temalar hâkim kılınmıştır. Geleneksel Türk sanatları, kendi 

tarihselliği içinde bir kıymete sahip olmaktan ziyade, insanlık mirasının değerleri olarak 

takdim ve takdir edilmiştir. Üstelik Halkevleri ve Köy Enstitüleri aracılığı ile “salon” 

taşraya taşınmıştır.504 Fakat yine de bu dönemde, 1930’ların “milli kültür” temelli 

siyasetlerinin üstünü örttüğü Osmanlı ve İslam dönemine ilişkin değini ve araştırmaların 

artması, 1946 kavşağına giden yolda bir köprü vazifesi görmüştür.  

 

 Ayrıca 1940’lı yıllarla birlikte Kemalist Devrim; 1920’lerdeki Aydınlanma 

hamlelerinin, taşrada arzu edilen başarıyı sağlayamaması, üstelik Menemen Vakası gibi, 

dini söylem üzerinden gelişen bir hareketle karşı karşıya kalması üzerine yeni bir 

yönelim içine girmiştir. Bu yüzden yurttaşın moral dünyasını temellendireceği birtakım 

İslami köklere de bir ethos meselesi olarak vurgu yapmaya başlanmıştır. En azından bu 

yöntem, sıfırdan bir tarih ve gelenek icat etme çabasına göre çok daha pratiktir. Ayrıca 

bu çabanın ardındaki en önemli gerekçelerden biri de laik yönelimin güvenliğini 

sağlamaktır. Bunun için Kemalist sistem, Aydınlanmış İslam (enlightened Islam) ya da 

çağdaş İslam olarak bilinen, kendi sekülarist bakışıyla dost bir İslam yaratmaya 

çalışmıştı.505 Medrese ve Nakşibendî anlayışına karşı, Mevlana, Hacı Bektaş-ı Veli, 

Yunus Emre ön plana çıkarılmaya başlanmıştır. Bu tercihte, sayılan isimlerin katı 
                                                
501 Ayvazoğlu, “Türk Muhafazakarlığı’nın Kültürel Kuruluşu”, s. 511.  
502 A.e., s. 511-512. 
503 A.e., s. 512.  
504 Orhan Koçak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
Kemalizm, s. 396.  
505 M. Hakan Yavuz, Islamic Political Identity in Turkey, New York, Oxford University Press, 2003, s. 
46 . 



143 
 

olmayan din anlayışları, kadına değer verme, içkiyi hoş görme gibi tutumları son derece 

etkilidir.506 Fakat “Türk İslamı” bağlamında itibar kazanan tasavvuf, tarikatsız bir 

tasavvuftur.507 Bu yüzden mutasavvıfların kaybettikleri statüleri geri kazanma şansları 

olmamıştır.  

 
 2.3.2.2.2. Siyasal Elitlerin Parçalanması ve Uzlaşması: 1946 Dönemeci 

  

 II. Dünya Savaşı’ndan sonra, dünya yeni baştan dizayn edilirken, Türkiye’nin 

siyasal elitleri de yeni bir yönelim içine girmişlerdir. Bu yönelimin en somut sonucu, 

önce Milli Kalkınma Partisi’nin (MKP) 1945’te kurulması, fakat daha da önemlisi 1946 

DP’nin Türk siyasal hayatındaki yerini almasıdır. Bu süreç zarfında, önce siyasal elitler 

içinde “toprak reformu” tartışmasının yüz üstüne çıkardığı bir çatışma süreci 

yaşanmış508, daha sonra İsmet Paşa’nın müdahaleleriyle elitler arası yeni bir uzlaşı 

sağlanmış ve DP kurulmuştur. Nitekim Higley ve Burton’a göre rejim istikrarı için 

“ulusal elitler öncelikle bölünmüşlükten consensual (uzlaşımsal) birliğe doğru 

dönüşümü gerçekleştirmek zorundadır.”509  Ayrıca gerek CHP gerekse de DP içindeki 

“aşırılar” tasfiye edilmiş, her iki partide de “ılımlılar” siyasal elit içinde gücünü 

pekiştirmiştir.510 Siyasal merkezdeki bu elit dolaşımı süreci ve çok partili siyasal yaşama 

geçiş, CHP’nin o güne dek izlediği siyasetlerin bir kısmında ciddi değişikliklere 

                                                
506 Süleyman Seyfi Öğün,  “ “Yukarıdan” ve “Aşağıdan” Aydınlanma Geriliminde Bir Türk Politik 
Kültürü Değerlendirmesi”, Türkiye’de Aydınlanma Hareketi: Dünü, Bugünü, Sorunları 25-26 Nisan 
1997 Strasbourg Sempozyumu Server Tanilli’ye Saygı, İstanbul, Adam Yayınları, 2. bs., Mart 1998, s. 
106-107.  
507 Kara, Cumhuriyet Türkiye’sinde Bir Mesele Olarak İslam, s.80.   
508 Feroz Ahmad’a göre Toprak Reformu olarak da bilinen Çiftçiyi Topraklandırma Kanunu’nun en 
dolaysız sonucu “CHP içinde bir muhalefetin kristalleşmesiydi.” Bkz. Feroz Ahmad, Demokrasi 
Sürecinde Türkiye (1945-1980), İstanbul, Hil Yayın, Çev. Ahmet Fethi, 3. b.s., Ekim 2007, s. 27. Bu 
kanun TBMM'de yoğun tartışmalar yaratmış, özellikle Adnan Menderes, Emin Sazak, Cavit Oral gibi 
başını büyük toprak sahiplerinin çektiği bir grup kanun tasarısına sert muhalefet etmiştir. Bkz. M. Asım 
Karamöerlioğlu, “Bir Tepeden Reform Denemesi: Çiftçiyi Topraklandırma Kanunu'nun Hikayesi," 
Birikim, no. 107, Mart 1998, s. 34.  
509 Bkz. Higley and Burton, a.g.m., s. 21.  
510 Türkiye, otoriter bir rejimden reform yoluyla demokrasiye geçişin önemli bir örneğini teşkil eder. 
Huntington’a göre bu dönüşüm ancak “reformcular tutuculardan, iktidar muhalefetten, ılımlılar da 
aşırılardan daha güçlü oldukları takdirde” gerçekleşebilir. Bkz. Samuel Huntington, Üçüncü Dalga: 
Yirminci Yüzyıl Sonlarında Demokratlaşma, Ankara, Yetkin Yayınevi, Çev. Ergun Özbudun, Türk 
Demokrasi Vakfı Yayınları, Yetkin Yayınevi, 1993, s. 119.   
CHP’de 1946 seçimlerinden sonra başbakan olan Recep Peker ünlü 12 Temmuz 1947 tarihli, İnönü’nün 
muhalefete sahip çıkan deklarasyonundan sonra parti içinde bir güç mücadelesine girmiş fakat bu 
mücadele Peker’in tasfiyesi ile sonuçlanmıştır. Aynı şekilde DP içindeki şahin kanat da Bayar’ın, CHP ile 
uzlaşmaya kararlı tutumu sayesinde tasfiye olmuş ve DP’den kopanlar 20 Temmuz 1948’de Millet 
Partisi’ni (MP) kurmuşlardır. Bkz. Ahmad, a.g.e., s. 45- 49.  



144 
 

gitmesine neden olmuştur.  Bu değişimlerden en fazla nasibini alan kentlerin başında ise 

Bursa gelmektedir.  

 

 Cumhuriyet’in ilanından itibaren aralıksız ülkeyi yönetmiş olan CHP’nin 

topluma yeni vaatler sunmadaki sıkıntısı aşikârdır. Mustafa Kemal’in toplum gözündeki 

şahsi karizmasından yoksun olan, buna karşın partiye ve orduya hâkimiyeti şüphe 

götürmeyecek olan İsmet İnönü’nün iktidar yıllarında; II. Dünya Savaşının neden olduğu 

yoksulluk ve köylü üzerindeki ağır baskıyla birlikte, otoriter yönetim uygulaması 

toplumun önemli bir kesimi ile CHP arasındaki ilişkileri daha da gerginleştirmiştir. Bu 

koşullar altında DP’nin liberal, taşra değerleri ile barışık ve dine belirgin bir yer veren 

söylemleri ile CHP’nin mücadele edebilmesi son derece zor gözükmektedir. CHP bu 

koşullar altında büyük bir ciddiyetle uyguladığı laik-seçkinci Aydınlanma projesini 

tavizler vermeye, toplumun kültürel hayatına yaptığı müdahaleleri asgari seviyelere 

indirmeye, pragmatik bir hamleyle dini söylemi kullanmaya başlamıştır.511  Kısacası 

CHP, DP’leşerek DP’yi mağlup etme stratejisi uygulamaya başlamıştır. 

 

 Nitekim 1947 Kongresi’nde Diyarbakır milletvekili Fazıl Ahmet Aykaç dışında, 

rejimin o güne kadar ki laik uygulamalarını savunan bir tek konuşmacı yoktur. Ahmet 

Hamdi Akseki’nin çok partili rejime geçilmesi ile birlikte Diyanet İşleri Başkanlığı’nın 

başına getirmesi oldukça manidardır. Aynı şekilde 1949’da Şemsettin Günaltay’ın 

başbakan yapılması gibi uygulamalar, çok partili yaşam sonrası CHP’nin yeni eğiliminin 

göstergeleri olarak ele alınabilir.512   

 
 Tüm bu gelişmeler kendisini Bursa’da, CHP’yi destekleyen Ant gazetesinde 1949 

yılı itibariyle çıkmaya başlayan dini yazılarda kendisini ortaya koyar. Bursa Halkevi 

dergisi Uludağ’da her ne kadar tarih bağlamında olsa da dini şahsiyetlerin kaleme 

aldıkları eserler tanıtılmakta, Osmanlı-İslam vurgusu yazılarda gün geçtikçe kendisini 

daha fazla hissettirmektedir. Bununla birlikte Halkevlerindeki değişim, sadece İslam ve 

Osmanlı tarihine yapılan vurguların CHP’nin yeni yönelimine uygun olarak artmasıyla 

sınırlı değildir. Halkevlerinin yapısına ilişkin olarak da son derece önemli kararlar 

                                                
511 A.e., s. 42. 
512 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam, s. 66.  



145 
 

alınmış, özellikle 1947 CHP Büyük Kurultayı sonrası Halkevleri ile CHP arasındaki 

organik bağlar ortadan kaldırılmıştır. Kurultay’dan sonra Halkevlerinin yapısı, görevleri 

ve izleyeceği yol hakkında hararetli tartışmaların yaşandığı Halkevlerinin çıkardığı 

dergilerden gözlenebilir. 513 Netice itibariyle nasıl CHP içindeki ılımlı kanat hâkim 

gelip, “şahinler”i tasfiye etmeyi başardıysa, Halkevleri dergilerinde de; yeni yönelim 

sonucu, tek parti döneminin kültürel politikalarını sürdürmekte ısrarlı kişilere karşı 

üstünlük sağlamışır. Böylelikle, Bursa’daki kültürel elitlerin merkezine, bu çalışma 

kapsamında incelenen aydınlar yerleşmiştir. Nitekim Bursa Halkevi’nin kapatılmasından 

sonra, Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nda faaliyetlerine devam eden aydınlar, 

etkinliklerini uzun yıllar boyunca sürdürebilmiştir.  

 

1923’ten çok partili siyasal yaşama kadar olan dönem modernist aydınların “altın 

çağı”dır. 1946 sonrası ise, siyasal elitlerin yeni yönelimine uygun olarak, yükselen 

değerleri “Sağ Kemalizm” ve “cumhuriyetçi muhafazakârlık (modern 

muhafazakârlık)”tır.. CHP içinde “Sağ Kemalistler”in yükselişi ile Bursa’da Osmanlı-

İslam mirası ile Cumhuriyet arasındaki bağları yeniden tesis etmeye çalışan aydınların, 

kentin başat kültürel elitleri olmaları arasnda bağlar vardır. İncelediğimiz Bursalı aydın 

grubunun Sağ Kemalistlerle doğrudan bir siyasi ilişkisi yoktur. Fakat tarih ve geleneğe; 

özellikle de “Türk milleti”nin tarihsel köklerine ve kimliğine yönelik benzer bakış 

açılarına sahiptirler. 1946 sonrası dönemle birlikte, gerek merkezde gerekse de yerelde, 

CHP’nin ve DP’nin hâkim siyasal elitini oluşturan ılımlılarının elinde “Sağ Kemalizm” 

altın çağını yaşamaya başlaması, Osmanlı-İslam mirası ile Cumhuriyet arasındaki 

bağları yeniden kurmak isteyen Bursalı aydınların faaliyetleri için ön açıcı olmuştur.  

 

Sağ Kemazlim’in CHP’de güçlenmeye başlaması 1946’dan öncedir. İsmet 

İnönü’nün Milli Şeflik dönemi, 1946 dönemeci için nasıl bir köprü oluşturduysa, Sağ 

Kemalizm’in parti içinde hâkim siyasal anlayış olarak öne çıkmasında da bir köprü 

olmuştur. Pertev Naili Boratav’a göre:  “…Halk Partisi’nin sağ kanadının güçlenmesi 

Atatürk’ün ölümünden sonradır. İsmet İnönü’nün Cumhurbaşkanı olmasından sonra, 

vaktiyle Atatürk’ün zılgıtını yiyip bir köşeye çekilmiş olan Anadolucular, mecliste 

                                                
513 3. Bölümde ayrıntılı olarak tartışılacaktır.  



146 
 

çoğunluk olmamakla beraber kuvvetli bir sağ kanadın nüvesini oluşturdu.”514 Metin 

Çınar, Anadoluculuk ve Tek Parti CHP’de Sağ Kanat başlıklı eserinde, CHP’de sağ 

kanadın etkin hale gelmesinde Memduh Şevket Esendal’ın 1941’de CHP Genel 

Sekreterliği görevine getirilmesinin önemine vurgu yapar. Esendal göreve gelince, 

çoğunlukla Halkevlerinden partinin yönetim kademesine taşıdığı genç Anadolucular 

sayesinde güçlü bir sağ kanat oluşturmuştur. Faik Ahmet Barutçu, Esendal’ın 

Halkevlerini CHP’ye kadro devşireceği bir yer olarak gördüğünü belirterek: “Halkevleri 

partiye fidanlık hizmeti görecek, maşeri vicdanı daima uyanık bulunduracaktır” der.515  

 

Cumhuriyet dönemi medrese ve dergâhları kapatmak suretiyle, bu kurum 

mensuplarını elit dolaşımı sürecinin dışında bırakmıştır. Böylelikle taşranın kültürel 

elitlerinden olan modern eğitim kurumları mezunları için artık siyasal elitler arasında yer 

alma imkânları da yükselmiştir. Özellikle CHP’nin sosyal statülerine büyük bir darbe 

indirdiği medrese ve dergâh kökenlilerin taşradaki etkinliğine karşın, modern eğitim 

kurumlarından mezun yeni bir kitlenin CHP’ye katılımı ve kentlerinin elit dolaşımında 

yer almaları gerekmektedir. Çınar’a göre Esandal’ın Genel Sekreterlik (1941-1945) 

görevine getirilmesindeki sebeplerden biri de modern okullarda okumuş bu “memleket 

çocukları”nın içinden yeni siyasal elitleri seçmede kendisin duyulan güvendir. Niyazi 

Berkes de Esendal’ın Halkevleri aracılığı ile yeni siyasal elitleri belirleme sürecindeki 

görevine vurgu yapar:  

 
“Memleket çocukları” tarım bakanlığından mili eğitim bakanlığına kadar birçok 

bakanlığın yönetim kademelerinde görev alıyorlardı. Ayrıca diş hekimi, doktor, avukat, 
tüccar ya da rantiye olarak “memleket”lerinde önemli adamlar oluyorlardı. Halkevleri 
bunların politikacılık kuluçkası, Halk Partisi de politik yükselme kanalı olmuştu. (…) Eski 
İttihatçı M.Ş. Esendal’a onu parti genel sekreterliğine getirerek bu memleket çocuklarını 
mimleme ödevi verilmişti.”516  

 

Nitekim aşağıda da tartışılacağı üzere, Esendal’ın etkisi ile yeniden 

yapılandırılan Halkevleri ve milli eğitim kadrosu, Sağ Kemalizm’in beslendiği en 

                                                
514 Üniversitelerde Cadı Kazanı: 1948 DTCF Tasfiyesi ve Pertev Naili Boratav’ın Müdafaası, Yay. 
Haz. Mete Çetik, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1998, s. 195’den aktaran Metin Çınar, 
Anadoluculuk ve Tek Parti CHP’de Sağ Kanat, İstanbul, İletişim Yayınları, 2013, s. 250.  
515 Faik Ahmet Barıtçu, Siyasi Hatıralar, Ankara, 21. Yüzyıl Yayınları, C. 3, 2001, s. 634’den aktaran 
Çınar, a.g.e., s. 247.   
516 Niyazi Berkes, Unutulan Yıllar, Yay. Haz. Ruşen Sezer, İstanbul, İletişim Yayınları, 2. B.s., 1997, s. 
248-249’dan aktaran Çınar, a.g.e., s. 247.  



147 
 

önemli kaynaklardır. 1946 sonrası ise bu kaynaktan çıkan kadrolar, parti içinde ve 

yerelde kültürel hegemonya kurma mücadelesinde inkılâpçı aydınlara nazaran daha 

başarılı olmuştur. 

 

Tanıl Bora’ya göre “1946 kavşağı, Kemalizmin kendi sol ve sağ’ına ayrışmasını 

da belirginleştirmiştir: Ulus inşası ve modernleşme projesinde bir burjuvazi / burjuva 

orta sınıf inisiyatifini, bu istikamette bir tür liberal-popülizmi önceleyen, sahih 

Kemalizm olarak 1932 (yani “Devletçilik politikası) öncesi döneme sahip çıkan “Sağ” 

(DP); sınıflarüstü-korporatist denetimi önceleyen, siyaseti çıkar temsili değil idare 

işleviyle konsolide etmeye çalışan, Devletçilik politikası dönemini Kemalizmin altın 

çağı sayan “Sol” (CHP).”517 Fakat Bora’nın bu tespiti iki açıdan sorunludur. Birincisi 

“Sağ Kemalizm”in kültürel dünyasına işaret etmemesi, diğeri ise 1946 sonrası CHP ile 

DP arasında iki farklı siyasi çizgi mücadelesinin olduğuna yönelik tespitidir. Oysaki her 

iki partide de hâkim çizgi, “Sağ Kemalizm”dir. Süleyman Seyfi Öğün’e göre, Sağ 

Kemalizm, “Türk siyasal kültürünün hâkim değerlerini tanımayan Kemalizm'in, sol 

siyasal açılımlara karşı, sağ- siyasal- kültürel açılımını temsil eder. Bu aslında altı okun 

dinsel, geleneksel ve kültürel eksende yorumlanmasıdır."518 Bu tanım çerçevesinde “Sağ 

Kemalizm”in 1950 yılına girerken rakipsizdir: Bir yanda Bayar’ın, Menderes’in DP’si, 

diğer yanda ise Şemsettin Günaltay’ı başbakan yapan CHP. İnönü’nün ise son derece 

pragmatik bir devlet adamı olarak sürece katkı sunduğu hatta yönlendirdiği söylenebilir. 

 

Öğün, Türk merkez sağının köklerini II. Grup üzerinden temellendirmenin son 

derece şematik bir bakış açısı olduğunu, I. Grup ile II. Grup arasındaki bölünmenin, çok 

partili siyasal yaşam sonrasında beliren iktidar-muhalefet ilişkilerini bütün boyutları 

açıklayamayacağını söyler. Öğün’e göre; 

 
“Türk sağının kaynaklarını büyük ölçüde I. Grubun temsilcisi ve uzantısı 

durumunda olan CHP’den kopan unsurlarla ilişkilendirmek mümkündür. Türk merkez sağın 
kilit figürlerinin Celal Bayar ya da Adnan Menderes gibi CHP kökenli isimler olması bunun 
en büyük göstergesidir. Türk merkez sağının oluşumunun ardında, elit-içi çatışmalardan 
beslenen süreçlerin yattığı görülmektedir. …Esas önemli olan Türk merkez sağının, 
kendisini temellendirirken, hatta en radikal CHP karşıtlığı içindeyken bile, gönüllü olarak 

                                                
517 Bora-Taşkın, a.g.m., s. 531.  
518http://www.zaman.com.tr/newsDetail_getNewsById.action?haberno=1106476&keyfield=4B656D616C
697A6D.  

http://www.zaman.com.tr/newsDetail_getNewsById.action?haberno=1106476&keyfield=4B656D616C697A6D


148 
 

Kemalist cumhuriyet ilkelerinden vazgeçmemesi ve onu bir referans çerçevesi olarak 
kullanmasıdır”519 

 

Öğün, Sağ Kemalizm’in düşünce adamı olarak en önemli temsilcisinin Peyami 

Safa olduğunu söyler.520 Bu tespit, Sağ Kemalizm ile Bergsoncu düşüncenin 

Türkiye’deki önde gelen temsilcileri olan “cumhuriyetçi muhafazakârlar” arasındaki 

bağa da işaret eder. İrem’e göre “cumhuriyetçi muhafazakârlığın Türk fikir hayatı 

içindeki asıl önemi 1930’lu yıllar içinde ortaya çıkan inkılâp ve Kemalizm tartışmaları 

içinde siyasal merkezin kıyısında üretilen yeni bir Kemalizm yorumu olmasında 

yatmaktadır.”521 

 

 “Siyasal merkezin kıyısında” olan bu düşünce hareketinin 1946 sonrası, 

“merkezin çekirdeğine” doğru taşındığı söylenebilir. Çalışmada incelenilen ve genellikle 

Halkevi’nde görev alan Bursalı aydınların da kültürel elitlerin merkezine taşınmalarında, 

bu siyasal ve düşünsel tercih önemli rol oynamıştır. Yukarıda da belirtildiği gibi Sağ 

Kemalist aydınların Halkevlerinde nüvelenmelerinde Esendal’ın etkisi büyüktür. 

Esendal özellikle Reşat Şemsettin Sirer ve Tahsin Banguoğlu üzerinden Halkevleri ve 

milli eğitime siyasal ve kültürel müdahalelerde bulunmuştur. Esendal’ın ekibinden 

olarak bilinen Reşat Şemsettin Sirer 1946 yılında Hasan Âli Yücel’in yerine Milli 

Eğitim Bakanı olmuştur. “Türk Hümanizması” olarak adlandırılan kültür siyasetinin 

sonu ile Türk-İslam-Anadolu denklemini kuran Sağ Kemalist kültür siyasetinin 

başlangıcı olarak bu görev değişimi görülür. İlk önce Esendal tarafından 1943 yılında 

kurulan ve başkanlığını Sadi Irmak’ın yaptğı Halkevleri Yüksek Danışma Kurulu 

(HYDK) üyeliğine, 1946-1948 yılları arasında Halkevleri Başkanlığına getirilen, 1948-

1950 yılları arasında da Milli Eğitim Bakanı olarka görev yapan Tahsin Banguoğlu’nun 

ise görev yaptığı kurumlar bağlamında sürece damgasını vuran en önemli kişilerden biri 

                                                
519 Süleyman Seyfi Öğün, Türk Politik Kültürü, İstanbul, Alfa Yayınevi, 2000, s. 312.  
520 Öğün’ün Peyami Safa üzerine kaleme aldığı ve Toplum Bilim dergisinin Güz 1997’de, 74. sayısında 
yayımlanan  “Türk Muhafazakârlığının Kültür Kökleri ve Peyami Safa’nın Muhafazakâr Yanılgısı” 
başlıklı makalesi, Safa, Kemalizm ve merkez sağ düşünce üzerine son derece önemli tespitlerde bulunur. 
Bu makale için bkz. A.e., s. 311-376.  
Peyami Safa’nın Bergsoncu bir okuma üzerinden kaleme aldığı, bir nevi Kemalist Devrim’in savunusunu 
içeren, fakat Sağ Kemalizm’in de düşünce yapısını ördüğü eseri Türk İnkılâbına Bakışlar  tartışılan 
bağlamda en temel eserlerden biridir. Bkz. Peyami Safa, Türk İnkılabına Bakışlar, İstanbul, Ötüken 
Neşriyat, 4. b.s., 1997.  
521 İrem, “Bir Değişim Siyaseti Olarak Türkiye’de Cumhuriyetçi Muhafazakârlık: Temel Kavramlar 
Üzerine Değerlendirmeler”, s. 106. 



149 
 

olduğu açıktır. Hatta Banguoğlu 1946’da henüz HDYK üyesi iken “Türk Hümanizması” 

siyasetini Batı taklitçiliği sonucu milli kültür tahribatına neden olduğu yolunda sert bir 

şekilde eleştirmiştir.522 Aşağıda Bursa örneği incelenilirken, Kazım Baykal’da görülecek 

olan “yabancı akımlardan uzak milli bir düşünce temelinde Cumhuryet’in inşası 

anlayışı”, Esendal ve arkadaşları tarafından da dillendirilmiştir. Bu anlayışa göre 

yaşadığımız bu muhiti coğrafya içinde, kendimize mahsus, kendi geleneğimize uygun, 

tecrübîilme dayanan bir medeniyet kurabiliriz, ve bunun yüküne de katlanabiliriz.”523  

 

Gerek Sirer’in gerekse de Banguoğlu’nun Milli Eğitim Bakanı oluşu, hemen 

hepsi öğretmen olan ve Halkevi dergilerinde etkinliğini arttıran Sağ Kemalist ve 

cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların öne çıkmasına zemin hazırlamışladır. Kendileri de 

Ülkü dergisindeki yazıları ile Sağ Kemalizm’in kültürel hâkimiyetinde öncü rol 

oynamışlardır. Ulus ve Ülkü’de yazan bu Sağ Kemalist aydınların en önde gelenleri; 

Reşat Şemseddin Sirer, Behçet Kemal Çağlar, Suut Kemal Yetkin, Hamdi Akverdi, Halil 

Fikret Kanad, Esat Tekeli, Ahmet Kutsi Tecer, Tahsin Banguoğlu, Nihat Erim, Sadi 

Irmak ve Selahattin Batu’dur.524  

 

Bursalı aydınların, bir sonraki bölümde tartışılacak yazı ve faaliyetleri, Sağ 

Kemalizm ile aralarındaki tarihe ve kültüre bakışlarındaki benzerlikleri ortaya 

koyacaktır. Bu benzerlikte Sirer ve Banguoğlu’nun Halkevlerindeki etkisinin yanı sıra 

Bursalı aydınların, İstanbul’daki cumhuriyetçi muhafazakâr çevrelerle kurduları kendi 

sosyal ağalarının da payı vardır. 1946 sonrasında, Bursalı aydınların en merkezi siması 

olan Kazım Baykal’ın Darülfünun’da hocaları arasında, Bergsoncu düşüncenin önde 

gelen temsilcilerinden olan İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu ve Mustafa Şekip Tunç’un 

bulunması dikkat çekicidir.525 Nitekim Baykal ve arkadaşlarının da faaliyet ve yazılarını 

yönlendiren en kritik kavramlardan birinin “durée” olduğu söylenebilir. Üstelik 

Bergsonculuğun, Bursalı aydın kanonunun da kümelendiği Halkevlerinde tartışıldığı, 

                                                
522 Çınar, a.g.e., s. 266.  
523 A.e., s. 234.  
524 A.e., s. 254-256. Bu kişilerden siyasi yaşamına devam eden Tahsin Banguoğlu ve Nihat Erim 1965 
yılında CHP’nin “ortanın solu” siyasetini savunmaya başlaması ile birlikte, partiden istifa etmişlerdir. 
Sonraki yıllarda Banguğlu Yeni Türkiye Partisi (YTP), Erim ise Cumhuriyetçi Güven Partisi (CGP)’de 
siyasal yaşamlarını sürdürmüşlerdir. 
525 Mustafa Kara, “Kâzım Baykal’ın Hayatı, Tahsili, Hocaları ve Eserleri”, Kazım Baykal Sempozyumu, 
Bursa, 2005, s. 7.  



150 
 

Cantek’in aktardığı bir anekdot sayesinde rahatça anlaşılmaktadır: “Niyazi Berkes’e 

Ankara Halkevinde tanıştığı ilk kişi kendisine Bergsoncu mu yoksa Durkheimcı mı 

olduğunu sormuştur.”526 

 

Bergsonculara diğer bir deyişle cumhuriyetçi muhafazakârlara göre Türk 

toplumunun yaşamakta olduğu buhran kültüreldir.527 Kemalizm’in siyasal devrimlerini 

tartışmasız kabul eden bu grup, kültürel meseleler üzerinden inkılâba yönelik düşünceler 

ortaya koymuşlardır.  Özellikle de “gelenek” sorunu en kritik mesele olarak karşılarında 

durmaktadır.528 İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu “bir devlet kurma kolay, bir ulus kurma çok 

zor, bir geleneği yaratmanın imkânsız”529 olduğunu söyler. Nitekim Bursalı aydınların 

da temel fonksiyonu, bir kısmının içinden geldiği, bir kısmının ise ilgi duyduğu 

Osmanlı-İslam geleneğinin silinip gitmesine karşı, toplumsal hafızanın kurgulanması 

noktasındaki müdahaleleridir. Bursalı aydınlar, politikayla bizatihi hiçbir zaman ilgili 

olmadıkları gibi Kemalizm’in siyasal devrimleriyle problemli oldukları iddia 

edilemez.530 Politikaya ilgilerinin sınırlı olmasında, toplumsal kökenlerinin ve 1946 

yılına kadar hâkim siyasal bakışın çeperinde yer almalarının önemli bir etkisi olduğu 

düşünülebilir. Fakat çok partili siyasal yaşama geçişle birlikte de birçoğu aktif siyaset 

dışında yer almayı tercih etmişlerdir. Nitekim Kazım Baykal’ın oğlu Bumin Baykal’dan 

öğrendiğimiz üzere, babasına Adalet Partisi (AP) tarafından milletvekilliği önerisinde 

bulunulmuş fakat kendisi reddetmiştir. Esasen aktif siyasetten uzak durmalarında bu 
                                                
526 Levent Cantek, Cumhuriyet’in Büluğ Çağı: Gündelik Yaşama Dair Tartışmalar (1945-1950), 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2008, s. 62.  
Bu soru iki noktaya dikkat çekilmesini sağlar. Birincisi, siyasal kümelenmenin mümkün olmadığı tek parti 
yıllarında tartışmaların daha çok kültürel ve felsefi seviyede sürdürülmek zorunda olunması, ikincisi ise 
“Bergson ve Durkheim” tercihlerinin nihayetinde Kemalizm’in muhafazakâr da bir yüzü olduğunu 
yansıtmasıdır. 
527 İrem, “Bir Değişim Siyaseti Olarak Türkiye’de Cumhuriyetçi Muhafazakârlık: Temel Kavramlar 
Üzerine Değerlendirmeler”, s. 112.  
528 İrem’e göre “Cumhuriyetçi muhafazakârlık, cumhuriyetçi seçkinlerin gelenek-modern gerilimini en 
keskin şekilde yaşadıkları tarihi anın ürünüdür”. A.e., s. 107.  
529 İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu, “Milli Anane”, Yeni Adam, Sayı: 366, s. 2’den aktaran Nazım İrem, 
“Cumhuriyetçi Muhafazakârlık, Seferber Edici Modernlik ve “Diğer Batı” Düşüncesi”, s. 44.  
530 Bir önceki bölümde Mısrî Şeyhi Mehmed Şemseddin’in siyasal devrimlere bakışı ortaya konmuştu. 
Kazım Baykal’ın oğlu Bumin Baykal babasının Atatürk’e karşı derin bir saygı ve sevgi hissettiği, siyasal 
devrimleri desteklediği, fakat bir medreseli olarak İslam kültürü ve mimarisine duyduğu muhabbet 
neticesinde, siyasal seçkinlerin yönetimindeki kültür politikalarının unutturmaya çalıştığı geleneksel kültür 
ve zevklerin yaşaması yönünde bir çaba içinde olduğunu belirtmiştir.  
Bumin Baykal ile Bursa’da Bursa Araştırmaları Vakfı’nda 03.10.2012 tarihinde Babası Kazım Baykal ve 
Baykal ailesi üzerine bir görüşme gerçekleştirilmiştir.  
 Rüknettin Akbulut ise Bursa’da CHP’ye yakın Ant ile DP’ye yakın Doğru (Hâkimiyet) arasında rekabet 
sürerken, Ant gazetesinde yazılar kaleme almaktadır. 



151 
 

aydınların içinde yer aldıkları meslekler dünyasının payı belirleyici olmuştur. Baykal, F. 

Ulusoy ve Akbulut öğretmendir. Kepecioğlu ise emekli askerdir. İçlerinden yalnızca 

Mehmed Şemseddin Ulusoy’un siyasal mülahazalar üzerine yazıları bulunmaktadır.531 

Fakat tekke ve zaviyeler kapatıldıktan sonra kaleme aldığı yazılar içinde artık siyasal 

konulara yer vermez. Bunda hem dönemin baskı politikaları hem de eski şeyh efendiler 

için önceliğin yaşam gailesi ile kültürel ve toplumsal sahada yaşadıkları kayıpların bir 

kısmının telafi edilebilmesi etkili olmuştur.  

 

 Sağ Kemalizm’in yükselişi aslında 1946 yılına kadar hâkim laik-elitist 

cumhuriyetçi projenin toplum üzerinde hegemonik bir güç oluşturmadaki 

başarısızlığıyla da alakalıdır. Higley ve Burton, elitlerin daima kitle desteğine ihtiyaç 

duyduklarını söyler.532 Özellikle de çok partili siyasal sisteme geçilmesi ile birlikte 

elitlerin kitle desteği sağlamasının son derece önemli siyasal sonuçları vardır. CHP 

liderliğinin pragmatist yanı, bu noktada kendisini ortaya koymuştur. Sağ Kemalizm, 

ideolojik bir açımlanmadan ziyade, kitle desteği sağlayarak bunları oya tahvil etme 

stratejisinin bir parçasıdır. Fakat bu süreç, ister istemez Bursa’da Sağ Kemalistlerle 

tarih, kimlik ve kültürel konularda ortaklaşan cumhuriyetçi muhafazakâr aydınları ön 

plana çıkarmış ve 1946’ya kadar kültürel elitlerin önde gelenlerinden olan “inkılâpçı 

aydınlar” ise sahnenin dışına itilmişlerdir. Bu durum, aydınlar olarak kendilerinin de 

içine dâhil olduğu ve kurmada başarısız oldukları hegemonya sürecinin faturalarından 

biridir. Cumhuriyetçi muhafazakâr Bursa aydınları ise uzun yıllar kültürel elitler 

üzerinde yönlendirici rol oynamışlar, kentin siyasal elitlerinin kültür politikalarına 

müdahil olmuş ve Bursa halkı tarafından tanınan ve sevilen simalardır. Bu bağlamda, 

1946 sonrası aydın ve elit kavramları arasındaki ilişkinin anlaşılabilmesi için hegemonya 

sürecini tartışmak elzemdir.  

 

                                                
531 Meslekler dünyası ile siyaset arasındaki dolaysız bağ Türkiye’de Bergsoncu düşüncenin önde gelen 
simalarının aktif siyasete katılım tercihlerinden de gözlenebilir. Baltacıoğlu-Tunç-Ülken eğitimci, 
Ağaoğlu ve Safa ise gazetecidir. Ağaoğlu ve Safa’nın aktif siyasete katılım noktasındaki 
görünürlüklerinde gazetecilik mesleğinin son derece önemli bir fonksiyonu vardır. Nitekim devlet 
memuriyeti kapsamı içinde yer almayan gazeteciliğin mesleki manada siyasi faaliyet yapmaya müsaitliği 
kadar, Yeni Osmanlılar’dan devralınan bir siyasal miras olarak da bu durum gözlenebilir. Ağaoğlu ve 
Safa’nın siyasal faaliyetlerinin kısa bir dökümü için bkz. İrem, “Turkish Conservative Modernism: Birth 
of Naitonalist Quest for Culturel Renewal”, s. 89-91.  
532 Higley and Burton, a.g.m., s. 22.  



152 
 

  Aydının en önemli fonksiyonları arasında, egemen gücün hegemonyasını tesis 

etme olduğu yukarıda tartışılmıştı. Bu hegemonya tesisi süreci, Althusser’den borç 

alınmak suretiyle ifade edersek, “devletin ideolojik aygıtları” eliyle sağlanır. Okul, 

zorunlu askerlik, matbuat gibi rutin aygıtlarla birlikte, Halkevi gibi özel kültürel 

kurumlar bu noktada önemli işlevle yüklüdür.  

 
 Osmanlı geleneksel millet sisteminin izleri ile modern dönemde Osmanlı 

aydınları arasındaki değer çatışmasının bir neticesi olarak,  19. yy. reformcularının 

önündeki en büyük problem merkezi bir değer sistemi yaratma noktasında temayüz 

etmiştir.533 Kemalizm her ne kadar çok daha homojen bir toplumsal yapı ile en azından 

siyasal elitler arasında birliği sağlamış olsa da, hegemonyasını tesis edecek merkezi bir 

değer sistemi yaratma noktasında tam bir başarı sağlayamamıştır. Halkevleri ise hâkim 

elitler ile halk arasında, özellikle öğretmenler ve orta dereceli devlet memurları 

aracılığıyla bir bağ kurmanın aracı olmuştur.534  

 

 Gerçi Mesut Yeğen’e göre, “toplumsal bir rızayı örgütlemek, farklı toplumsal 

grupların ufkunu tek bir ufuk içerisinde genelleştirmek ya da sivil toplum nezdinde 

karşılık bulmanın Kemalizm için öncelikli kaygılar olmadığı ortadadır. Kemalizm, 

bizzat kendisinin de ifade ettiği gibi halka rağmen halk için bir ideolojidir.”535  Fakat bu 

tespit biraz da hegemonya kavramının nasıl tanımlanacağına ilişkin bir tartışmayı da 

beraberinde getirir. Stuart Hall’a göre: 

 
“Hâkim sınıf fraksiyonlarının lehine olan, sivil hayat ve devlet alanlarında 
kurumsallaştırılan ‘gerçeklik tanımları’ bizatihi tabi sınıfların ‘yaşanan gerçekliği’ni 
oluşturur hale gelir. Bu yolla ‘tüm bir toplumsal bloğun ideolojik birliğini koruyan’ ideoloji, 
bir toplumsal formasyondaki ‘sıva’yı sağlamış olur. Bunun işlemesinin nedeni, tabi 
sınıfların hayatlarının zihinsel içeriğinin hâkim sınıflar tarafından ayrıntılı olarak 
düzenlenebilmesi ve sınırlandırılabilmesi değil, hâkim sınıfların birbirleriyle rekabet 
halindeki gerçeklik tanımlarını kendi otlakları içerisinde çerçevelemeye çalışmaları ve 
bunda bir ölçüde başarılı olmalarıdır. Böylece tüm alternatif gerçeklik tanımlarını kendi 
düşünce ufuklarına dâhil edebilirler. Bu hegemonya, devletin baskıcı yönünün –aynı 
zamanda kısmen ‘ideoloji yoluyla işleyen’ yasa, polis, ordunun- yanı sıra, üstyapılara ait 
failler –aile, eğitim sistemi, kilise, medya ve kültürel kurumlar- aracılığıyla başarılır”536  
 

                                                
533 Mardin, Religion, Society and Modernity in Turkey, s. 230.  
534 Mosca, siyasal seçkinlerin; siyasal sınıfın en alt katmanı olan yeni orta sınıf aracılığıyla toplumun geri 
kalan kesimleriyle olan yakın bağlarının ayrımını dikkatli bir biçimde yapar. Bkz. Bottomore, a.g.e., s. 15.   
535 Mesut Yeğen, “Kemalizm ve Hegemonya”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Kemalizm,  s. 61. 
536 Stuart Hall, “Kültür, Medya ve İdeolojik Etki”, Medya, İktidar, İdeoloji,  s. 191.  



153 
 

 
Hall’un hegemonya tanımı dikkate alındığında Kemalizm’in siyasal 

devrimlerinin, 1946 yılına gelindiğinde toplum tarafından genel kabul gördüğü, fakat 

kültürel alanda yapılan devrimlerin, “birbirleriyle rekabet halindeki gerçeklik 

tanımları”nı bir çerçeve içinde massedebilme noktasında başarısız olduğu söylenebilir. 

Nitekim gerek CHP ve gerek DP siyasal alanın temel aktörleri olarak Kemalizm’in 

parçalarıdır. Siyasal rejime ilişkin en ufak bir çatışma söz konusu olmadığı gibi, 

saltanatçı vekiller ile II. Grup’un tasfiyesinin ardından, siyasal devrimlerle sorunu olan 

kesimlerin siyasal güç elde etmeleri mümkün olmamıştır. Siyasal devrimlerin toplumun 

geniş kesimleri tarafından kabul görmesinde, Türkiye’nin 1876’dan itibaren gündeminde 

yer alan anayasal monarşi ile 1909’da Kânun-ı Esâsî değişiklikleri neticesinde güç 

dengesinde, saltanatın, parlamento karşısında zayıf bir konuma indirgenmesi ve Kurtuluş 

Savaşı’na TBMM’nin önderlik etmesi gibi Türkiye’de siyasal devrimlerin toplumun 

zihin dünyasında kabullenilmesini sağlayacak tarihsel birikimler söz konusudur.537  

 

 Siyasal devrimleri topluma kabul ettirmekte başarılı olan Kemalizm ve onun 

organik aydınları, aynı başarıyı kültürel alanda gösterememiştir. Osmanlı İmparatorluğu 

döneminin kuruluş yılları hariç, milliyetçi ve çağdaşlaşmacı perspektif üzerinden, 

İmparatorluğun klasik çağı itibariyle, birçok açıdan olumsuzlanması, yeni Türk tarihi 

yazımı çalışmalarında göz ardı edilmesi538 ve İslam’ın devletin kontrolünde, son derece 

sınırlandırılmış ve birey üzerinden tanımlanmış bir inanç sistemi olarak sunulması, 

Türkiye’nin yaşadığı kültürel krizin en önemli sebepleri olmuştur. Bursa’da ise bu süreç 
                                                
537 Ahmet Kuyaş’a göre İkinci BMM’nin parlamentarist duyarlılığının kaynağı, “Kanun-ı Esâsî’nin 
1909’daki değiştirilmesi aşamasında ortaya çıkan “hâkimiyet-i milliye” kavramının, “meclis üstünlüğü” 
sonucunu doğurmuş olmasıdır.” Bkz. Ahmet Kuyaş, “II. Meşrutiyet, Türk Devrimi Tarihi ve Bugünkü 
Türkiye”, Doğu-Batı, Sayı: 45, Mayıs-Haziran-Temmuz 2008, s. 53.  
538 Kemalizm’in Osmanlı İmpartorluğu ile olan ilişkisinde topyekûn bir reddiyeye gittiğini söylemek fazla 
abartılı olacaktır. İmparatorluk geçmişi konusunda da Kemalizm’in “seçmeci yakınlıklar” çerçevesinde bir 
politika izlediğini söylemek gerekmektedir. Örneğin Mimar Sinan Türk sanatının büyük dehası olarak 
selamlanmakta, eserlerindeki Bizans etkisi göz ardı edilerek yapıtlarına milli öz olarak bakılmaktadır. 
Böylelikle hedeflenen “milli sanat”ın köklerdeki sağlamlığı vurgulanmakta, Türk mimarisinin güç 
kaybetmesinde “gayrı milli” unsurların rolü vurgulanarak, milliyetçi bakış açısının önemli kültürel 
yansımalarından biri kendisini açığa çıkarmaktadır.  
 
 İmparatorluk mirası Kemalizm tarafından topyekûn reddedilmemekle birlikte, gerçek değerinin 
çok altında bir mana atfedilerek önemsizleştirilmeye çalışılmıştır. Fakat tarihsiz bir millet olamayacağı 
için, Sümerler’den Hititlere kadar tüm antik miras kurgusal bir tarih üzerinden Türklükle buluşturulmaya 
çalışılmıştır. Şüphesiz bu çabadan çok daha azını gerektiren, üstelik karşılığında alınacak verimin en üst 
derecede olduğu Selçuklu mirası, Osmanlı medeniyetine karşı çoğu zaman alternatif bir Türk-İslam 
uygarlığı olarak sunulmuştur. 



154 
 

çok daha travmatik neticeler yaratabilirdi. Bursa, Bizans’ın elinden ilk defa Osmanlılar 

tarafından alınmış, akabinde Osmanlı İmparatorluğu’nun ilk başkenti olmuş, 1402’deki 

Ankara Savaşı ve ardından gelen Fetret Devri’nden sonra, devletin toparlanmasına 

merkezlik etmiş, Fatih Sultan Mehmed’e kadar tüm Osmanlı padişahlarının türbelerinin 

bulunduğu yerdir. Kentte bulunan eserlerde Osmanlı medeniyetinin izi vardır. Bu açıdan 

Bursa tam bir Osmanlı şehridir, bir “hafıza mekânı”dır. Cumhuriyet ilan olunduğu 

zaman şehirde Bizans’tan geriye çok az şey kalmıştır. Nihayetinde Bizans mirasının da 

en az Osmanlı mirası kadar Cumhuriyet için rahatsız edici olduğu söylenebilir. Fakat 

Bursa, ne Konya gibi Selçuklu mirası üzerine oturmakta, ne de Ankara veya Çorum gibi 

Etilere vurgu yapılmasına olanak sağlayacak antik izler taşımaktadır. Bu yüzden 

Osmanlı kimliğine alternatif bir tarihsel kimliği Bursa için üretmek imkânsızdır. Nitekim 

1930’lu yıllarda Osmanlı mirasına ilişkin çok az yazı yer almasına karşın, 40’lı yılların 

ikinci yarısından sonra politik iklimdeki ve halkevlerinin yapısındaki değişikliklerle, 

Uludağ dergisinde çok canlı bir Osmanlı tarihi yazımına rastlanır. Aynı şekilde, 

Bursa’nın kuvvetli tasavvufi kökleri, güçlü medreseleri ve kentin uhrevi bir görünüm 

kazanmasını sağlayan dini mimari örnekleriyle İslam’ın “inkılâpçı aydınlar”ın 

tahayyülündeki konuma indirgenemeyeceği açıktır. Tüm bu etkenler, Bursa’da Osmanlı-

İslam mirası ile barışık bir cumhuriyetçi yurttaş zihninin ve etiğinin inşası noktasında 

kendilerine vazifeler yüklemiş olan aydınların, 1946 sonrası elit konumlarını 

güçlendirmiştir.  

 

1946 sonrası elit dolaşımında göze çarpan bir diğer unsur ise parlamentoda 

serbest meslek erbabının sayısal olarak artış göstermesi ve yöreselliğin artmasıdır.539 

1935-1939 yılları arasında TBMM’de görev yapmış Bursa milletvekilleri ile Cumhuriyet 

döneminin ilk çok partili genel seçimi olan 1946 yılında TBMM’ye girmiş Bursa 

milletvekilleri mukayese edildiğinde, farklılık derhal göze çarpar. 1935 yılında seçilen 

12 milletvekilinden sadece 4 tanesi Bursalıdır. Buna karşın 1946 yılında Bursa 

milletvekili olarak parlamentoya giren 13 isimden sadece ikisi Bursa dışında doğmuştur. 

Fakat her iki isim de hayatlarının erken sayılabilecek bir döneminde Bursa’ya yerleşmiş 

ve Bursa’nın sembol kişileri arasında yerlerini almışlardır. Bu iki kişiden, Kurtuluş 

Savaşı yıllarının kadın kahramanlarından olan Zehra Budunç (Selanik 1896 – İstanbul 
                                                
539 Bilgiler için bkz. Özbudun, a.g.m., s. 8.  



155 
 

1956), 1920 öncesi Bursa’da kurulan ilk özel Türk okulu olan Bizim Mektep’in Nazike, 

Saide ve Leman hanımlarla birlikte kurucusudur. Diğer milletvekili Mehmet Faik 

Yılmazipek (Boğazlayan 1891 – Bursa 1968), 1920’de Bursa’ya yerleşmiş ve ipekli 

dokumacılık sanayisinin öncülerinden biri olarak Bursa ile özdeşleşmiştir. Gerek 

Budunç gerekse de Yılmazipek’in durumu göz önüne alındığında, 1946 yılında seçilmiş 

tüm milletvekillerinin Bursalı olduğu söylenebilir. Üstelik 1935 yılında seçilmiş 

milletvekillerinden sadece Atıf Akgüç ve Mustafa Fehmi Gerçeker, 1946 yılında da 

Bursa milletvekili olarak Meclis’e girmişlerdir.  

 

Yöresellik kadar çarpıcı olmasa da serbest meslek erbabının Bursa milletvekilleri 

içindeki oranı yükselmiştir. 1935 seçimleri neticesinde parlamentoya giren tüm üyeler 

devlet kademelerinde görev yapmaktayken milletvekili adayı olarak gösterilmişlerdir. 

1946 yılında seçilen isimlerden Yılmazipek sanayici, Muhittin Baha Pars avukat ve 

gazeteci, Abdurrahman Konuk avukat ve gazeteci, Ahmet Münir Erhan daha önce 

diplomat olarak görev yapmasına rağmen milletvekili seçildiği zaman sigortacıdır.540 

 

2.4. Bursalı Aydınların Toplumsal Kökleri ve Özellikleri 

 

Cumhuriyet rejiminin özellikle 1925 sonrası hız verdiği toplumsal ve kültürel 

devrimlerle beraber sertleşmeye de başladığı bir dönemde, statü kaybına uğrayan bu 

aydın grubunun, geleneğin yaşatılması noktasında, Certeau’nun deyimiyle zayıfın sanatı 

olan taktiklere541 başvurarak faaliyelerini sürdürmüş olmaları en belirgin özelliğidir. Bu 

yüzden Halkevi’nde ve Uludağ dergisinde siyasal ve felsefi konulara hiç değinmeden, 

üretilmeye çalışılan Türk Tarih Tezi’ne karşı son derece ince taktiklerle “muhalefet 

etmeden karşı durmayı” başarmışlardır. 1946 sonrası ise Bursa’da kültürel elitlerin 

merkezine yerleşerek, Uludağ dergisine tam olarak hâkim olmuşlardır.   

 

Bu aydınların ikinci öne çıkan özelliği, “İnkılapçı aydınlar” gibi misyon adamları 

olmalarıdır. Toplumsal hafızanın kurgulanma sürecine, geleneğin yeniden üretilmesi ve 

                                                
540 Milletvekilleri ile ilgili tüm bilgiler için Yılmaz Akkılıç’ın Bursa Ansiklopedisi başlıklı eserinin ilgili 
maddelerine bakılabilir.  
541 Certeau, a.g.e., s. 114.  



156 
 

ihyası noktasından yaklaşarak, eleştirel olmaktan ziyade, misyonlarının başarılı olmasını 

sağlayacak ve aşağıda ayrıntılı olarak ele alınacak olan taktikleri öncelemişlerdir.   

 

Kamil Kepecioğlu, Mehmed Şemseddin Ulusoy, Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut, 

Fahameddin Ulusoy, Mehmet Turgut Koyunoğlu ve Gazâli Saltık gibi isimlerden 

müteşekkil bu grup, Tarih Komitesi ve Müze-Sergi Komitesi’nde bir kanon 

oluşturmuşlardır. Mehmed Şemseddin Ulusoy ve Kamil Kepecioğlu dışındakilerin 

hepsinin öğretmen oluşu dikkat çekicidir. Fahameddin Ulusoy dışındakiler ise tarih 

öğretmenidir. Üçüncü özellikleri olan birçoğunun aynı meslek grubundan gelmesi, 

aralarındaki sosyal ağları güçlendiren bir etkendir. Ayrıca Kemalizmin, I. ve II. Türk 

Tarih Kongresi çerçevesinde ortaya koyduğu tarih algısı ile oldukça mesfeli olan bu 

aydınlar dikkate alındığında yerel tarihçiler arasında Türk Tarih Tezi’nin kabul 

görmediğinin en önemli örneklerinden biri ortaya konmuş olur. 

 

Tüm bu ortak özelliklerin yanında, bu aydın kanonunun içinde de tarih yazıcılığı 

açısından önemli farklılıklar vardır. Her ne kadar Osmanlı-İslam geleneğinin yaşatılması 

noktasında hemfikirlerse de bir sonraki bölümde tartışılacağı üzere aralarındaki 

metodolojik farklılıklar dikkat çekicidir. Akbulut, Gazâlî Saltık gibi isimler daha çok 

menkıbe tarzı, modern tarih yazıcılığının dışında, hikâyeci ve yurttaş ahlakına da 

seslenmeyi ihmal etmeyen kıssadan hisse çıkarmaya çalışan tarih yazıları kaleme 

alırken, Mehmed Şemseddin Ulusoy, Kamil Kepecioğlu ve Kazım Baykal ise belge ve 

araştırmaya dayalı, mukayeseli titiz bir tarihçilik örneği sergiler. 

 

İncelenilen aydın kanonu ile Bursa’nın “inkılâpçı aydınları” arasında toplumsal 

kökler ve meslek grupları açısından bir farklılık göze çarpmaz. “İnkılâpçı aydınlar”ın 

önde gelen simalarından olan Zehra Budunç ve Bedia Kızılay gibi isimler öğretmendir. 

Bir önceki bölümde görüldüğü üzere, Pars ailesi ve Gökçenler ise dergâh kökenlidir.542  

                                                
542 Mannheim’a göre “aydınları bir araya getiren öğe, kişiler arasındaki geleneksel topluma özgü birincil 
ilişkiler değil, dünya görüşü etrafında oluşan birlikteliklerin gerekli kıldığı tutunum biçimleridir.” Bkz. 
Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Culture, Londra, Routledge & Kegan Paul, s. 138-139’dan 
aktaran Yetiş, a.g.m., s. 77.  Öyleyse dünya görüşünü belirleyen temel bağ nedir? Marx bu temel 
belirleyiciyi “sınıf”, Gramsci ise “hegemonya” olarak görmüştür. Aydın, bir hegemonya mücadelesi içinde 
yanında bulunacağı sınıfı seçen en önemli toplumsal gruptur. Mannheim ise eğitimin, aydının kendi 
toplumsal köklerinden farklı bir seçimle, sınıfsal pozisyonunu (yanında yer alacağı sınıfı) belirlemesine 



157 
 

 

Bu bölümde, aydın sosyolojisi bağlamında çeşitli aydın tanımları incelenmiş, Türk 

aydınının “moralist” değil, “realist” bakış açısı çerçevesinde tanımlanabileceği 

savunulmuştur. Türkiye’de aydının “muhalif” bir kişilik olmaktan ziyade, misyon adamı 

olarak, devletten ve siyasetten özerkliği çok sınırlı birer kültürel elit olarak tarihte zuhur 

ettiği vurgulanmıştır. Bu yüzden Türkiye’de aydınlar, elit dolaşımı sürecine son derece 

duyarlı olmuştur. Elit dolaşımının çeşitli biçimlerinin tartışıldığı bu bölümde, 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e elitler arasından bir süreklilik olduğu, fakat ilmiye sınıfı 

mensubu ve dergâh kökenli kültürel elitlerin tasfiye ya da statü kaybı yaşadıkları 

Cumhuriyet döneminde “sınırlı elit dolaşımı”nın söz konusu olduğu savunulmuştur. 

Aydın olmanın aynı zanda kültürel elite dâhil olmak anlamına geldiği Türkiye’de, 

özellikle taşradaki en geniş aydın grubunu oluşturanların ilmiye sınıfı mensubu ve 

dergâh kökenli olması, yaşanan sınırlı elit dolaşımının en önemli etkilerini Bursa gibi 

köklü medrese ve tekke geleneğine sahip kentlerde yaşandığını göstermiştir. 1946 

sonrası ise yeni elit oydaşması, ilmiye kökenli ve Osmanlı-İslam medeniyeti ile 

Cumhuriyet arasındaki bağları yeniden kurmaya çalışan aydınların Bursa’da hegemonik 

bir güç haline gelmesini sağlamıştır. Bursalı cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar, aşağıda 

derinlemesine tartışalacağı üzere, kentin ekonomik ve siyasal elitlerinin de desteğini 

alarak 1946 sonrası başat kültürel elitler olarak Bursa’nın kültürel yaşamında yer 

almışlardır.  

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
                                                                                                                                           
imkân verir der. Bkz. Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of 
Knowledge, London-New York, Routledge, 2002, s. 137 v.d.  Rustow da Ekim Devrimi ve Çin Devrimi 
hatta Nazi dönemi Almanyasında dahi birbiriyle savaşan partilerin elitlerinin aynı sosyal tabakadan 
geldiğini vurgular. Bkz. Rustow, a.g.m., s. 699.  



158 
 

 

BÖLÜM III  

MEKÂN POLİTİKASI VE MEDENİYET TARTIŞMASI 

BAĞLAMINDA BURSA AYDINLARI 

 
  

1930-1950 yılları arasında Bursa’nın aydınları üzerinde düşünümde bulunmak 

için hangi temel değişkenlerin göz önünde tutulması gerektiği önceki bölümlerde 

tartışıldı. Kentin tarihsel gelişimi, ulus-devlet sürecinde “ulusal” olana eklemlenmesi ve 

yerel aydınların toplumsal konumlarını inşa etme biçimleri, kent ve aydın ilişkisinin 

kurulmasında öncelikle tartışılması gereken hususlar olarak öne çıkmıştır. Aydının verili 

toplumsal konumunu belirleyen ilişkiler ağı ve bu ağlar sayesinde oluşan sosyal 

sermayesi, kentin mekânsal örgütlenmesi içinde dolayımlanmaktadır. Bu bağlamda 

Türkiye’nin değişim süreçleri ile birlikte, kentsel yapıyı belirleyen süreçler bir arada 

okunduğu zaman, aydın ve kent ilişkisine yönelik belirli çıkarsamalar yapılabilir.  

 

Bu bölümde, çalışmanın birinci bölümünde tartışılmış olan “bir mekân olarak 

kent” olgusunun dışında doğrudan kentin mekânlarına yönelik bir tartışma 

derinleştirilmiştir. Bu yüzden “mekân” bizatihi bir kavram olarak tartışılacak ve 

özellikle milli kimlik inşa sürecinde toplumsal hafızayı inşa eden siyasi iktidarların 

mekân politikaları ve yerel aydınların, özelde de Bursa’nın 1930-1950 dönemi içinde 

öne çıkan cumhuriyetçi muhafazakâr aydın grubunun bu politikalar karşısındaki tutumu 

ve sürece katkısı irdelenecektir. Tarihsel hafıza ve mekân ilişkisi bu noktada öne çıkan 

temel bir değişken olarak dikkate alınacaktır. 

 

Bu mekân politikasını aynı zamanda Kemalizm’in “medeniyet iddiası” 

çerçevesinde tartışmak gerekmektedir. 1930-1938, 1938-1946 ve 1946-1950 

dönemlerinde öne çıkan farklı kültür politikaları, ulus inşa sürecinde, farklı eğilim ve 

mekân politikalarının da uygulanmasını beraberinde getirmiştir. Bu üç dönemin siyasi 

iktidarlarının, Türk ulusunun ait olduğunu düşündükleri medeniyet dairesine ilişkin 

tercihleri, mekâna ilişkin politikanın da dönüşümünde belirleyici rol oynamıştır. 



159 
 

Özellikle dil, tarih, coğrafya, antropoloji ve arkeoloji çalışmaları içinde yer alan ulusal 

ve yerel aydınlar, bu üç dönemin medeniyet algısı ve mekân siyaseti üzerinden 

çalışmalarına bir yön vermiştir. Kimi zaman siyasi iktidarların tercihleri ile uyumlu, 

kimi zaman da onlara, dönemin şartlarına göre açık ya örtülü, fakat genellikle son derece 

ince taktiklerle bezenmiş karşılıkların, bu çalışmada incelenilen aydınlar tarafından 

verildiği söylenebilir. Bu bölümde, ulus inşa süreci dâhilinde mit ve sembol üretiminin 

yoğunlaştığı bir dönemde, Cumhuriyet aydınlarının bir önceki bölümde de tartışıldığı 

üzere Van Dijk’in “sembolik elitler” kategorisine son derece uygun düşen fonksiyonlarla 

yüklü oldukları, yaptıkları çalışmalar ve kaleme aldıkları eserler bağlamında 

tartışılacaktır.  

 

Mekân ile birlikte bu bölümde öne çıkan bir diğer kavram olan “medeniyet”e, 

farklı aydın grupları tarafından farklı anlamlar yüklemiştir. Kavramlara anlam yükleme 

sürecinin tarihselliği, aslında farklı aydın gruplarının, milli kimlik inşa süreçlerinde 

oynadığı roller ile kesişmektedir. Bu sebeple cumhuriyetçi muhafazakârlık ile aralarında 

düşünsel bağlara işaret ettiğimiz Bursalı aydınların, başta mekân ile kurdukları ilişkiye 

dair önemli ipuçları veren çalışmalarında bir medeniyet iddiası üzerinden hareket 

ettiklerini söyleyerek, onları aydın grubu olarak bir araya getiren temel bakış açısı ele 

alınacaktır. Bunun için de öncelikle farklı “medeniyet” kavramsallaştırmaları ve bu 

noktada hangi medeniyet dairesi içinden Türk milli kimliğinin tarih ile olan bağının 

kurulması gerektiği noktasındaki düşünceler, dönemin tartışma ve çalışmalarına dayalı 

olarak incelenecektir. Bu incelemenin neticesinde bu çalışmanın ortaya koyduğu iddia 

Bursa’da 1946 sonrası kültürel yaşama damgasını vurmuş aydınların Cumhuriyet’in 

İslam ve Osmanlı medeniyeti ile bağını yeniden kurarak, modernleşme sürecini Türk-

İslam medeniyet dairesinden kopmadan sürdürebilme anlayışını temsil eden bir politik-

kültürel zihniyetin temsilcileri olduklarıdır. 1946 sonrası bu çıkışın, nihayetinde bir 

“medeniyet iddiası” olarak tecessüm ettiği söylenebilir. Elbette bu iddia da ulusun nasıl 

tahayyül edilmesi gerektiği noktasında bir anlam ihtiva etmektedir.  

 

“Mekân” ve “medeniyet” kavramları üzerinden temellenen bu bölümde,  1930-

1950 yılları, üç dönemde incelenmiştir. 1930-1938 dönemi, Kemalizm’in Türk Tarih 

Tezi temelinde yürüttüğü uluslaşma sürecinin mekân ve kültür politikalarının Bursa’daki 



160 
 

yansımaları ve farklı aydın gruplarının bu süreç içinde oynadığı roller bağlamında 

tartışılacaktır. İnönü’nün Milli Şeflik dönemi (1938-1946), Türk Tarih Tezi’nin etkisini 

kaybetmeye başladığı, “Türk Hümanizması” çerçevesinde gelişen kültür politikalarının 

öne çıktığı, önceki bölümlerde de tartışıldığı üzere, rejimin hışmına uğramış aydın ve 

politikacılara itibarlarının iade edildiği, devrimci sürecin zayıfladığı bir sürece tekabül 

eder. 1930-1938 yılları arasında Kemalizm’in çevresinde kalan Bursalı aydınlar, son 

derece ince taktiklerle sürece tutunmaya çalışırken, İnönü dönemi ile birlikte 

etkinliklerini arttırmaya başlamışlardır. 1946 sonrasında ise, Türk Tarih Tezi’nin etkisini 

yitirmeye başlaması ve çok partili siyasal yaşam ile birlikte aşağıda örnekleriyle de 

sunulacağı üzere CHP ve DP’nin İslam vurgusuna yer veren bir siyasal söylem 

benimsemeleri ile birlikte, kültür politikaları ve bu bağlamda gelişen tarih ve mekân 

algısı neticesinde, Bursa’da özellikle Uludağ dergisi ve Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu çevresinde toplanan aydınlar, “kültürel seçkinler” olarak başat aydın grubu 

haline gelmişlerdir.  

 

İncelemeye tabi tutulan üç dönem içerisinde Bursa’nın özel bir konumunun mu 

olduğu yoksa taşra şehirlerinin ortak özellikleri ve eğilimlerini mi yansıttığı bu bölümde 

ele alınan bir başka konu olmuştur. Çalışmanın birinci bölümünde Bursa kentinin Türk 

siyaset ve düşün dünyasında nasıl tahayyül edildiği tartışılmış, aynı zamanda 19. y.y.ın 

ikinci yarısından 1950 yılına kadar Bursa’nın kentsel gelişimi tüm veçheleri ile ele 

alınmıştı. Bu bölümde,  Bursalı aydınların çalışmaları, seçilen taşra şehirlerinin 

aydınlarının başta Halkevi dergilerine yansıyanlar olmak üzere yaptıkları çalışmalarla 

mukayese edilmiştir. Böylelikle Bursalı aydınların faaliyetlerinin özel bir durumu mu 

yansıttığı yoksa Türkiye taşrasının bu üç dönemde verdiği tepkilerin ortaklaştığı genel 

bir eğilimi mi temsil ettiği sorunsallaştırılacaktır. Bununla birlikte Bursa ile diğer taşra 

şehirleri arasında bir parça-bütün ilişkisinin mi var olduğu, yoksa devletin merkezi 

bazda belirlenen ve kültür politikaları üzerinden temellenen bir taşra politikasının 

olmadığı, her kentin ve o kent aydınlarının çalışmalarının kendi özgül tarihsel koşulları 

üzerinden mi şekillendiği bir tartışma penceresi olarak bu çalışmada yer almıştır. Bu 

bağlamda, özellikle Halkevi dergilerinin niteliği göz önüne alınarak Isparta Halkevi 

Dergisi Ün ve Konya Halkevi Dergisi Konya’nın içinde yer alan yazılar ve bu dergilerin 

yazarları, Bursalı aydınlar ve çalışmaları ile mukayese halinde tartışılacaktır. Balıkesir, 



161 
 

Niğde, Eskişehir ve Diyarbakır Halkevlerinin dergileri de içerdikleri konular itibariyle 

bir mukayese unsuru olarak ele alınmıştır. Bu dört şehrin Halkevi dergilerinin sadece 

içerik itibari ile ele alınmasındaki maksat, merkezin taşraya yönelik nasıl bir kültür 

politikası yöneliminde olduğunu daha net bir biçimde ortaya koymak ve yerelin de bu 

politikalara nasıl tepki verdiğini anlayabilmek içindir. Bu sayılan Halkevi dergilerinin 

ortak özelliği, Uludağ, Konya ve Ün’den farklı olarak yerelliğe hiç ya da çok az yer 

vermiş olmalarıdır.  

 

Bu bağlamda kent tarihi ve diğer yerel tarih çalışmalarının uluslaşma süreci 

içinde oynadığı rol, taşra kentlerinin aydınlarının yüklendikleri fonksiyon ile oldukça 

sıkı bağlar içindedir. Bu bağlar üzerinden, Bursalı aydınların yerel tarih çalışmalarının, 

uluslaşma süreci ve bu süreç bağlamında yürütülen tarih inşasındaki yeri de bu bölümde 

tartışılacaktır.   

 

3.1.  Cumhuriyet’in Medeniyet ve Uluslaşma Politikası 

Bağlamında Mekân Algısı  

 

Cumhuriyet Dönemi’nde coğrafya vatanlaşırken, tarih millileşmektedir. Elbette 

Türkiye’de “vatan”, Namık Kemal’le birlikte 19.y.y.ın hemen ikinci yarısından itibaren 

gündeme gelir. Fakat bu dönemde yaratılmak istenen Osmanlıların vatanıyken, 

Cumhuriyet döneminde coğrafya Türklerin vatanı olarak tanımlanır. Bu durum vatanın 

tahayyül edildiği coğrafyanın değişimi ile sıkı bir ilişki içindedir. İmparatorluktan ulus 

devlete geçiş aynı zamanda siyasi coğrafyanın değişimi sürecini de beraberinde 

getirmiştir.543 Başka bir anlatımla bu durum, “vatan”ın ve onun üstünde oluşan siyasal 

yapının yeniden kurgulanmasını gerektirir. Kurumsal ve mekânsal olarak tahayyül 

edilen siyasal toplumun ve vatanın, bir mekân olarak siyasi coğrafyanın değişimi 

nedeniyle, bu sefer imparatorluk bağı üzerinden değil, ulus bağı üzerinden inşa edilmesi 

söz konusudur.544 Sosyal süreçler, gerçekleştikleri mekânın bağlamından bağımsız 

                                                
543 Coğrafyanın değişimi ve coğrafyanın bir mekân olarak vatan algısında sınırların değişimine göre nasıl 
yeniden inşa edildiğini “ada” imgesi üstünden anlatan, Britanya ve İngiltere’nin vatanlaşma süreçlerini 
tartışan bir makale için bkz. Jackie Abell – Susan Condor – Clifford Stevenson, “ “We are an island”: 
Geographical Imagery in Accounts of Citizenship, Civil Society, and National Identity in Scotland and in 
England”, Political Psychology, vol 27, No. 2, 2006, s. 208-209. 
544 A.e., s. 210.  



162 
 

düşünülemeyeceği için545, mekânsal değişim ve mekân siyaseti, uluslaşma sürecinde 

tarihin konumu ve geleneğin icadı açısından son derece önemlidir. Bu açıdan “mekânı 

sadece açıklayıcı çerçeve sunan bir varlık olarak değil, yeni bir okuma biçimi olarak 

öngörmeli ve mekânı sosyal olanın metnine çeviren bir perspektif geliştirilmelidir.”546 

Nitekim uluslaşma sürecinde yerel tarih ve coğrafya çalışmaları bu perspektif üzerinden 

ele alınmalıdır.   

 

1935 yılında Ankara’da kurulan Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Cumhuriyet’in 

medeniyet iddiası ve uluslaşma sürecinin anahtarını bize verir. Nitekim gerek ulusal 

nitelikteki çalışmalar, gerekse de başta Halkevleri dergilerine yansıyan yerel 

çalışmalardaki dil-tarih-coğrafya ekseni bu sürecin bir parçasıdır. Arkeoloji, antropoloji 

ve halkbilim çalışmaları “medeniyet ve ulus” siyasetinin bir parçası olarak tarihin 

yardımcı bilimleri olarak görülmüştür.547 Suavi Aydın’ın da belirttiği gibi “burada söz 

konusu olan “saf bilim” değildir. Devlet-ideoloji-bilim ilişkisine yan bir bilim 

kavrayışıdır.”548  

 

1930’lu yıllar boyunca ulusal ve yerel dil-tarih-coğrafya çalışmalarının yönünü 

belirleyen I. Türk Tarih Kongresi’nde pekiştirilen ve Afet İnan’ın baş savunuculuğunu 

üstlendiği Türk Tarih Tezi’dir. DTCF’nin kuruluşunda da bu tez belirleyici olmuştur. 

Afet İnan’ın Kongre’ye sunduğu “Orta Kurun Tarihine Bir Bakış” başlıklı tebliği ve 

Mustafa Kemal’in de katkılarıyla kaleme aldığı Medeni Bilgiler kitabında, bir medeniyet 

iddiası çerçevesinde oluşan tarih görüşü ve bu görüşün yurttaşlık eğitimindeki yeri 

önemlidir.549 

 

                                                
545 İrfan Kaygalak, “Postmodern Eleştirilerin Coğrafi Düşünce ve Yeni Mekân Kavrayışları Üzerine 
Yansımaları”, Coğrafi Bilimler Dergisi, (1), 1-10 (2011), s. 5. 
546 A.e., s. 9.  
547 Şevket Aziz Kansu’ya göre antropoloji tarihin yardımcı ilimlerindendir. Bkz. Suavi Aydın, 
“Cumhuriyet’İn İdeolojik Şekillenmesinde Antropolojinin Rolü: Irkçı Paradigmanın Yükselişi ve 
Düşüşü”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: Kemalizm, s. 358. Afet İnan da coğrafya, filoloji, 
arkeoloji, antropoloji-etnoloji bölümlerinin “doğrudan doğruya yardımcı ilimler” olarak DTCF bünyesinde 
açıldığını söyler. İnan, 1974, s. 16’dan aktaran a.e., s. 60.  
548 A.e., s. 344.  
549 Büşra Ersanlı, İktidar ve Tarih: Türkiye’de “Resmi Tarih” Tezinin Oluşumu (1929-1937), 
İstanbul, İletişim Yayınları, 3. B.s., 2009, s. 147-153.  



163 
 

Bu noktada Cumhuriyet’in medeniyet iddiasının ne olduğu; mekânın ulus-

devletin inşası, uluslaşma süreci ve bu medeniyet iddiası çerçevesinde nasıl 

konumlandığını tartışmak gerekmektedir. Penrose’a göre modern devlet sistemi sosyal 

ve uzamsal organizasyonun biricik tarihsel formudur. Bu da mekânsallığın yenilikçi 

pratiklerinin bir sonucudur.550 Kadim dünyanın toprağa bağlı aidiyetler dünyası ile 

mukayese edildiğinde kentleşme ve endüstrileşme her ne kadar toprak ve halk arasındaki 

bağı daha soyut bir zemine taşısa da, memleket toprağına ait bağlılık duygularını ortadan 

kaldırmamıştır.551 Modern devlet sisteminin uzamsal organizasyonu ve memleket 

toprağına yönelik duygusal bağı yeniden kurma pratikleri, coğrafyanın mekânlaşması, 

mekânların milli varlığın göstergeleri olarak anlamla yüklenmesi sürecini belirler. 

Uzamsal organizasyonla ulus-devletin egemenlik sınırları çizilip bir güvenlik sahası 

oluşturulurken, bu sınırlar içinde kalan mekânlar da sosyal olarak dönüştürülür.552 Bu 

bağlamda Durgun’un da belirttiği gibi “Mekân üzerindeki her türlü kontrol ve müdahale 

yer ile kurulan insani bağa yapılan bir müdahaledir. Dolayısıyla ulus-devletin mekân 

üzerinde kurmak istediği otorite aynı zamanda mekânı kategorize etmek değil insanların 

yaşam dünyalarına da müdahale edip onu yeniden tanımlamak anlamına gelir.”553 Bu 

faaliyet neticesinde “anayurt, ulusun coğrafi boyutu”554 olarak belirlenir ve mekân 

üzerinden aidiyet bağları modern bağlamda yeniden örülür. 

 

Sezgi Durgun “modernitenin getirdiği yeniliklerden en önemlisi mekânın sadece 

coğrafi bir konum olmaktan çıkması ve grup ve birey aidiyetinin temellerinden biri 

haline gelmesidir” der. Esasen bu yorum modern dünya ile geleneksel dünya arasındaki 

hattı belirlemede oldukça sorunludur. Nihayetinde çeşitli dini inançlarda vaaz edilen 

“kutsal topraklar” söylemi, özellikle de Yahudiliğin “vaat edilmiş topraklar”ı ile 

Müslümanların “Mekke ve Medine”si, coğrafi mekânın antik dünyada da grup kimliğine 

aidiyette belirleyici bir yönü olduğunu ortaya koyar. Özellikle Hac döneminde 

Müslümanların uğradığı her bir mekân, farklı etnik kökenlerden gelen insanları bir 

kimlik içinde buluşturur.  Geleneksel dünya ile modern dünya arasında, özellikle de 

                                                
550 Jan Penrose, “Nation, States and Homelands: Territory and Territoriality in Nationalist Thought, 
Nations and Nationalism, 8 (3), 2002, s. 283.  
551 A.e., s. 281.  
552 Sezgi Durgun, Memalik-i Şahane’den Vatan’a, İstanbul, İletişim Yayınları, 2011, s. 23.  
553 A.e., s. 25.  
554 Penrose, a.g.m., s. 286.  



164 
 

ulus-devlet biçiminde örgütlenen modern devlet arasındaki mekân ve aidiyet üzerindeki 

ilişideki fark, ilkinin dinsel-uhrevi bir çerçevede aidiyet bağlarını dolayımlarken, 

ikincisinde dinsel-dünyevi, bir diğer deyişle ulus ikonografyası üzerinden mekân ve 

aidiyet ilişkisinin kurulmasıdır.555 Bu ilişki Aydınlanma’dan Romantizme doğru 

ilerlerken ikonografya üzerinden “paganist” vurgusunu belirginleştirir.556 Bu vurgu 

toprak, doğa ve ulus arasındaki hissi bağlara işaret eder. Özellikle memleket toprağı, 

hem maddi yaşamın idame edilmesi için hem de aidiyet hissinin sağlanması için gerekli 

olan hissi bağları zaman ve mekân bağlamında sağlar.557 Memleket toprağı, mekânlar 

üzerinden tarih, hafıza ve mit bağının dolayımlandığı yerdir.558 Özellikle coğrafya ve 

toplum arasındaki bağları inceleyen düşünürler, mekân ile toplumsal gruplar arasında 

kurulan bu bağları, mekân bağı (place attachment), mekân duygusu (sense of place) ve 

topophilia kavramları ile açıklamaya çalışmışlardır. 

 

Mekân bağı, bireylerin veya grupların çevre ile ilişkisinin anlaşılmasında 

aralarındaki kültürel paylaşımlarla özel bir toprak parçasına yönelik duygusal manada 

geliştirdikleri sembolik ilişkiler formudur. Bu nedenle mekân bağı, duygusal ve bilişsel 

tecrübelerden daha fazla kültürel inançları ve insanları mekâna bağlayan pratikleri 

içerir.559 Bu pratikler üzerinden ulusun mazisine ve ezeliliğine yönelik bir hissiyat ve 

bellek yaratılır. Özellikle vatan toprağı, insanın hayatını sürdürmesi için maddi 

kuvvetlerin kaynağı olduğu gibi, saklı-potansiyel hislerin de kaynağıdır.560 Çünkü 

“insanlar öldüğü zaman onların bedenleri gömülür ya da yakılır ve nihayetinde toz 

                                                
555 Toprağın ulus ikonografyasındaki yeri ve “kutsal mekân” algısı için bkz. Anssi Paasi, “Geographical 
Perspectives on Finnish National Identity”, GeoJournal, September 1997, Volume 43,  s. 41-50 .  
556 Aydınlanma düşünürleri kendi köklerini modern dünyanın zihni yapılarının kurucularından daha 
eskiye, antik döneme taşırlar. Fakat bu tavır Aydınlanmacılara özgü değildir. Rönesans’tan Romantizm’e 
kadar neredeyse tüm modern düşünce akımları, kendi köklerini antik dönemde aramışlardır. Peter Gay 
özellikle Romantizm ve Aydınlanma arasında bu nokta da dâhil olmak üzere birçok benzerlik olduğunu 
saptar. Bu noktada antik dünyanın “pagan” değerleri ve ikonografyası yeniden üretilir. Aydınlanma ve 
paganizm ilişkisi için bkz. Peter Gay, The Enlightenment: An Interpretation: The Rise of Modern 
Paganism, New York-London, W.W. Norton & Company, 1966. Dinsel mitlerden seküler mitlere geçiş 
süreci, şüphesiz, dinsel metafizikten seküler metafiziğe, politik manada da ideolojilere geçiş sürecini 
açmıştır. İdeolojileri dinlerden ayıran en temel özellik de zaten söylemi, İslamcılık da olduğu gibi 
tamamen dini motiflerle süslense bile, temelde dünyevi amaçlar üzerine konumlamasıdır. Ulus 
ikonografyasını dinsel-dünyevi olarak adlandırmamızda belirleyici olan unsur budur.  
557 Penrose, a.g.m., s. 282.  
558 A.e.  
559 Setha M. Low, "Symbolic Ties that Bind: Place Attachment in the Plaza", Place Attachment, Edt. 
Irwin Altman and Setha Low, e New York, Plenum Press, 1992,  s. 165-166.  
560 Penrose, a.g.m., s. 279.  



165 
 

haline gelir, böylelikle topraktan ayırt edilemez hale gelir, topraklaşır. Böylelikle 

toprakla ilgilenmek, insanların ve gelecek nesillerin atalarıyla ilgilenmesi demektir.”561 

Bununla birlikte toprak ile halkın arasındaki iletişimsel bağlara dikkat çeken Tuan, 

yaşanılan yerin toprağından mahsullerini yiyen, suyundan içen kişinin, yaşadığı yer ile 

özdeşliğini pekiştirmeye başladığını, mekânla arasında mistik bağlar kurduğunu 

söyler.562  

 

Mekân duygusu, zamanın seyrinde bizim kendi kendimize yarattığımız şeylerdir. 

Adet veya göreneklerin bir sonucudur. Mekân duygusu aslında bir nevi tekerrür eden 

olayların duygusal iklimidir. Bu noktada mekân duygusunun habitus ile son derece 

ilişkili olduğu söylenebilir.563  

 

Yi-Fu Tuan’ın ortaya attığı “topophilia” kavramı ise, halk ve mekân arasındaki 

hissi bağa işaret eder. Bu bağın oluşumunda devlet kritik bir rol üstlenir ve 

“topophilia”yı yurt toprağına bir sevgi bağı olarak üretir. Özellikle devletin en önemli 

toplumsallaştırma araçlarından biri olan okul, bu noktada son derece önemli bir rol 

oynar.564 “Topophilia”, yurtseverliğin bir parçası olarak, yurt toprağına duyulan sevgiyi 

işaret eden bir kavram olarak toplumsallaştırma süreçlerinde empoze edilir.  

 

Cross, mekân ile kurulan ilişki biçimlerini biyografik, manevi, ideolojik, 

hikâyeci, metalaşmış ve bağımlı ilişkiler olarak tasnifler ve bir tabloda bu ilişki 

biçimlerini açıklar:  
 
 
 
 
 
 

                                                
561 A.e., s.  
562 Yi-Fu Tuan, “Geopity: ATheme in Man’s Attachment to Nature and to Nature and to Place”, 
Geographies of the Mind, Edt. David Lowensthal and Martyn Bowden, New York, Oxford University 
Press, 1975, s. 32’den aktaran a.e., s. 281.  
563 John Brinckerhoff Jackson, A Sense of Place, A Sense of Time,  New Haven, Yale University 
Press, 1994’den aktaran Jennifer E. Cross, “What is Sense of Place”, Cross Department of Sociology 
Colorado State University Prepared for the 12th Headwaters Conference, Western State College, 
November 2-4, 2001. 
564 Yi-Fu Tuan, Topophilia: A Study of Environmental Perception, Attitudes, and Values, New 
York, Columbia University Press, 1974, s. 178 v.d.  



166 
 

Tablo 3.1. Mekân İlişkisi  
 

İLİŞKİ KÖKEN TİPİ GELİŞİM 

 
Biyografik 

 
Tarihi ve ailesel 

 
Bir yerde doğmak yaşamak ve 
zamanla büyümek 
 

 
Manevi 

 
Duygusal ve soyut 
 

 
Aidiyet hissi ve daha rahat 
hissetmek. 
 

 
İdeolojik 

 
Ahlaki ve etik 

 
Mekânda insan sorumluluğu 
için ahlaki rehberlere göre 
yaşamak ve dini rehber olmak. 
 

 
Hikâye 

 
Efsanevi 
 

 
Mekânı; mitleri, aile tarihini, 
politik olayları ve finansal 
olayları içeren hikâyelerle 
öğrenmek. 
 

 
Metalaşmış 

 
Bilişsel ve kavramsal 
(tercihe ve beğeniye bağlı) 
 

 
Arzulanan özelliklere, yaşamsal 
tercihlere ve gerçekle idealin 
karşılaştırılmasına dayalı yer 
seçimi 

 
Bağımlı 

 
Maddesel 

 
Karar verememe, başka bir 
insana ya da ekonomiye bağımlı 
olmanın verdiği rahatsızlık 

     

   Kaynak: Cross, “What is Sense of Place”, a.g.m. s. 3-4. 

 

Yukarıda sıralanan ilişki biçimleri ile kurulan mekân bağı, nihayetinde kolektif 

hafızanın oluşumunda kritik bir rol oynar. Halbwachs, geçmişin yeniden inşasını ve bu 

yönde tarih yazımı ve mekâna yönelik her türlü müdahaleyi, toplumun ve toplumsal 



167 
 

hafızaya bağlı olarak da bireyin hafızasını yeniden kurma çabası olarak tanımlar.565 

Assmann’ın “kültürel hafıza” kavramı da ulus inşa sürecinde “hatırlama ve unutma” 

fonksiyonunun hangi ritüellerle geçerli kılınabileceğinden bahseder. En fazla dört kuşak 

boyunca işlev gören ve kişilerin birbirilerine aktarım faaliyeti içinde gelişen “iletişimsel 

hafıza”dan farklı olarak kültürel hafıza; ikonlar, simgeler, törenler v.b. gibi unsurlar 

aracılığı ile kuşakları aşan bir tarihsellik içinde aktarılırlar.566 Mekân, bu noktada, 

kolektif hafıza üzerinden ortak hatıraların zemini ve potansiyel ruhsal güçlerin kaynağı 

olarak işlev görür. Hac ritüelinin kazandırdığı kolektif hafıza gibi, ulusun tahayyülünde, 

şehitlerliklerin ziyareti, ulusun tarihinde kritik rol oynamış olan savaş alanlarında 

yapılan törenler gibi ritüellerle kolektif hafızanın mekân bağı kurulmuş olur.567 Kültürel 

hafızanın oluşması için bir sürekliliğe ihtiyaç vardır. Nora’nın da belirttiği gibi 

“süreklilik duygusunun kökü mekândadır”.568 Maria Lewicka, mekân bağı ve hafıza 

ilişkisini tartıştığı bir çalışmasında, tarihi kentlerin süreklilik duygusunu aşılaması ve bu 

yolla grup aidiyetini desteklemesi açısından önemli bir yeri olduğunu söyler. Tarihi 

kentler, kişinin köklerinin uzandığı bir alan olarak, yeni modern kentlerin veremeyeceği 

bir aidiyet hissi kazandırır.569 Bu durum hem “kolektif hafıza” hem de “mekân hafızası” 

ile ilişkilidir. Kolektif hafıza, toplumların ya da grupların paylaştığı hafıza, ya da 

“toplumsal hafıza” olarak tanımlanabilir.570 Lewicka, ne hatırladığımızın belirleyicisi 

olarak sadece kendi kişisel tecrübelerimizi görmez, “kolektif hafıza” yoluyla, biz 

doğmadan önceki olaylar, gerek sözlü olarak, gerek kültürün toplumsal olarak kişiye 

aktarımı yoluyla, gerekse de geçmişe yönelik araştırmalarla “hafızamız” oluşturulur.571 

Mekân hafızası, Nora’nın “hafıza mekânları” olarak kastettiği “mekânların” 

                                                
565 Maurice Halbwachs, On Collective Memory, Edt. ve Çev. Lewis A. Coser, Chicago-London, The 
University of Chicago Press, 1992, s. 47 v.d.  
566 Jan Assmann, Kültürel Bellek,  Çev. Ayşe Tekin, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2001. Tezde “bellek” 
yerine “hafıza” kelimesi tercih edildiği için, her ne kadar Assmann’ın kitabının Türkçe çevirisinde 
“bellek” kelimesi seçilse de kelimenin anlamdaşı olarak “hafıza” kelimesi kullanılacaktır 
567B. Anderson, özellikle “meçhul asker anıtları”nı ve bu anıtların çevresinde yapılan törenleri ulusun 
hayal edilişinde mekân ve hafızanın kurulması açısından çarpıcı bir örnek olarak verir. Benedict 
Anderson, Hayali Cemaatler: Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, Çev. İskender Savaşır, İstanbul, 
Metis Yayınları, Üçüncü Bs., 2004, s. 23. Pierre Nora da anma törenleri ile ulusal hafızanın kurgulanması 
arasındaki ilişkiye dikkat çeker. Bkz. Pierre Nora, Hafıza Mekânları, Ankara, Dost Kitabevi, Çev. 
Mehmet Emin Özcan, 2006, s. 225 v.d. 
568 Nora, a.g.e., s. 17.  
569Maria Lewicka, “Place Attachment, Place Identity, and Place Memory: Restoring the Forgotten City 
Past”, Journal of Environmental Psychology, vol. 28, 2008, s. 211.  
570 A.e., s. 212.  
571 A.e.  



168 
 

zihinlerimizdeki aktarımı neticesinde bina olur. Lewicka’ya göre bu mekân bir sokak, 

bir cadde ya da bir bina v.b. olabilir.572 Kritik olan, o mekânın bize anlattıkları ve ona 

yüklenen anlamlar ile toplumsal hafızanın çakışma noktasıdır ki “kolektif hafıza” bu 

şekilde tezahür eder.  

  

Mekân ve hafıza arasında kurulan bu ilişkide Paul Connerton’un “sistemli 

unutturma” ve “seçilmiş hatırlatma” kavramları son derece önemle bir noktaya işaret 

eder. Connerton birçok modern maddi pratiğin, kültürel unutma süreci ile bağlantılı 

olduğunu söyler. Bu sürecin uzamsal boyuttan koparılamayacağını belirten Connerton, 

modern kentin mekânsal kurgusunu ve geçiciliğini bu sürekli unutturma sürecinin 

unsurlarından biri olarak görür.573 “Seçilmiş hatırlatma” kavramında ise Connerton, 

Assmann ve Anderson’da olduğu gibi “törenler”e dikkat çeker.574   

 

Ulusal hafızanın mekân bağı üzerinden kurulması, özellikle siyasal iktidarın ve 

organik aydınlarının, medeniyet ve ulus kurma noktasındaki tercihlerine göre belirlenir. 

Nitekim ulusun tarihi de bu tercihler üzerinden kaleme alınır. Anthony D. Smith 

“mekânsallığın tarihsel bellek tarafından kurulduğunu” söyler.575 Bu bellek, özellikle 

tarih eğitimi yoluyla, okul eliyle kuşaklara aktarılır. Türkiye’de Orta Asya-Anadolu 

ilişkisi üzerinden kurulan atayurt-anayurt ilişki, mekânsallığın tarihsel bellek tarafından 

kurulması noktasında bir örnek teşkil eder.  

 

Türkiye’de medeniyet ve uluslaşma algısı üzerinden belirlenen mekânsallığın ve 

hafızanın inşasında, yapılan tercihler üzerinden, eklektik, kimi zaman birbiri ile çelişen 

bir görüntü ortaya koyar. Bu yüzden de özellikle taşraya bakışta iki farklı okumanın aynı 

dönem içinde aynı aydın kanonuna mensup kişiler tarafından yapıldığı bir faaliyetten söz 

edilebilir. Türk ulusal kimliği inşa edilirken bir yandan “ulusun biricikliği”ni vurgulayan 

Alman Romantizmi576, diğer yandan da Batı medeniyetinin “evrensel” değerleri ile 

                                                
572 A.e., s. 213.  
573 Paul Connerton, How Modernity Forgets?, New York, Cambridge University Press, 2009, s. 41 v.d. 
574 Bkz. Paul Connerton, Toplumlar Nasıl Anımsar?, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, Çev. Alaeddin Şenel, 
1999.  
575 Anthony D. Smith, Milli Kimlik, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Bahadır Sina Şener, 2004, s. 28.  
576 Parça ve bütün arasındaki ilişkiyi çözmeye yönelik kültürel ve felsefi bir hareket olarak doğan 
Romantizm özellikle Fichte’de ulusun “biricikliği” ile bu ilişki sorununu halletmeye çalışmıştır. Bkz. 



169 
 

medeniyet kuruculuğu iddiası aynı anda bünyede eritmeye çalışılmıştır. Batı medeniyeti, 

bir yönüyle “Salon”un aristokratik adab-ı muaşeret kuralları esasına dayanır. Elias’ın da 

belirttiği üzere Fransa’da burjuvazinin saray toplumu içine görece erken alınması, bu 

kuralların orta sınıflar arasında da yaygınlaşması neticesini doğurdu ve bu kurallar 

“evrensel” bir değer kazandı.577 Ayrıca Batı,  “medeniyetin beşiği” olarak Antik 

Yunan’dan itibaren kendisini görmüştür. Evrensel olan Batı’nın değerleridir, Batı dışı 

halklar ise ancak “medenileştirilebilirler”. İddiaya göre bu halklar kendi durağanlığı 

içinde gelişime kapalıdırlar. Gerek ırksal gerekse de sosyal olarak Batılılardan geridirler. 

Medenileştirilebilirler ama ırksal olarak gerilikleri doğanın bir tercihidir ve değişmez.578  

 

Bir yönden Alman Romantizmi’nin kultur temelli “biricik”liğe, diğer yönden ise 

Fransız Aydınlanması’nın civilisationa vurgu üzerinden, bir yanıyla “bozulmamış, saf, 

yüksek bir kültürün sahibi” olarak eşsiz, diğer taraftan ise “evrensel medeniyetin bir 

parçası hatta kurucusu” olarak son derece kozmopolit bakış açısıyla tanımlanan Türk 

kimliği, özellikle “taşra” söz konusu olduğunda son derece krizli konumdadır. 

Aydınlanmanın reddi üzerinden kır, taşra değerlerini yücelten ve kozmopolitizme bir 

tepki olan Romantizm ile Aydınlanmayı buluşturmanın güçlüğü, kent-kır gerilimi ve 

yaşam tarzları üzerinden en çok taşrada hissedilir. Cumhuriyet rejimi bir yönden, 

arkeolojik ve antropolojik çalışmalarla “medeniyet” iddiasını ortaya koyarken579, diğer 

taraftan milliyetçi bir kültürlenme için romantik değerlere taşra üzerinden vurgu yapmak 

zorundadır. Türk aydını bu dönemde “medeniyetten nasibini almadığını” düşündüğü 

taşra tahayyülü ile Türk’ün saflığını, temizliğini ve asaletini sadece kültürüyle değil, 

                                                                                                                                           
Süleyman Seyfi Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, İstanbul, Alfa 
Yayınları, 2000, s. 7-10. 
577 Norbert Elias, Uygarlık Süreci, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Ender Ateşman, C. 1., 4. b.s., 2005, 
s. 111-130. Salon Aydınlanması, “seçkin, adab-ı muaşereti bilen, aydınlanmış dünya kentinin insanları” 
vurgusuyla, evrensel bir medeniyet iddiasını ortaya koymuştur. Dena Goodman, The Republic of Letters 
A Cultural History of the French Enlightenment, Cornell University Press, s. 4.  
578 Martin Bernal, Kara Atena: Eski Yunanistan Uydurmacası Nasıl İcad Edildi (1785 – 1985), 
İstanbul, Kaynak Yayınları, Çev. Özcan Buze, 1998. Samir Amin, Avrupamerkezcilik, İstanbul, Ayrıntı 
Yayınları, Çeviren: Mehmet Sert, Temmuz 1993. Thierry Hentch, Hayali Doğu: Batının Akdenizli 
Doğuya Politik Bakışı, İstanbul, Metis Yayınları, Çeviren: Aysel Bora, Birinci Basım, 1996. Brayn S. 
Turner, Marx ve Oryantalizmin Sonu, İstanbul, Kaynak Yayınları, Çeviren: Çağatay Keskinok, İkinci 
Basım, 2001. Üstün ırk iddiaları ise antropoloji ve öjeni çalışmaları ile bilimsel olarak desteklenmeye 
çalışılmıştır.  
579 Sezgi Durgun’a göre “Kemalizm, iç mekânı vatanlaştırmak için bir tarihsel-coğrafi kimlik tasavvur 
etmiştir. Bu kimliği tasavvur ederken olgulardan değil normlardan hareket etmiştir. Bu normlar 
modernleşme, Batılılaşma ile sıkı bir bağlantı içindedir.” Bkz. Durgun, a.g.e., s. 154.  



170 
 

toprağı ve doğası ile de temsil ettiği iddiasının sonucu olan taşra güzellemeleri arasında 

sıkışmıştır. Bu yüzden Cumhuriyet aydınının tek tip bir taşra bakışı olmamış, 

Aydınlanmanın kozmopolitizmi ile Romantizmin yerelliği arasında gidip gelen birbirine 

tamamen zıt taşra tahayyülleri devreye girmiştir.580 Bu çalışmanın temel kaynaklarından 

biri olan Halkevi dergilerinde taşra, özellikle doğası, saflığı ve öz kültürün kaynağı 

olarak olumlu bir imaj çizildiği söylenebilir. Fakat bir yönden devrimin “medeniyet” 

ideali diğer taraftan ise uluslaşma sürecinde romantize edilen değerler, taşraya yönelik 

çelişkili bir tutumu ortaya çıkmıştır. Bu çelişkinin aşılması için Halkevi dergilerinde de 

sık sık görülen arkeolojik ve antropolojik araştırmalar bir çıkış noktası olarak 

görülmüştür. Böylelikle hem yerel ve öz kültürel olduğu iddia edilen değerler hem de 

evrensel medeni değerleri bünyesinde barındıran bir kimlik inşasının imkânı 

görülmüştür. Halkevleri dergileri üzerinden resmi taşra söylemine aktarılan bu bakış 

açısını, arkeoloji ve eski medeniyetlere ilgileri ile bu noktada oluşturdukları uygarlığın 

beşiği Anadolu ve hepsini bünyesinde eritmiş Türk kimliği savunusu bağlamında Mavi 

Anadoluculuk Akımı’nda görmek mümkündür.581 Böylelikle arkeoloji, antropoloji ve 

halkbilim çalışmaları, “medeniyetin beşiği olarak Anadolu” iddiasını kanıtlamaya 

yönelmiştir. Bu noktada medeniyet kurucusu olan Anadolu insanın “gerilemesine” de bir 

sorumlu bulmak gerekmektedir. Böylelikle “taşraya medeniyet götürme” misyonu, 

aslında Anadolu insanının “medeniyet kurucusu özünü hatırlatma” süreci olarak 

görülmüştür. “Kendinde var olan” bu değer, “kendisi için var olan”a aydınlar tarafından 

dönüştürülecektir. Suçlu 1930’larda bu tarih algısına uygun bir biçimde belirlenmiştir: 

İslam medeniyet taşıyıcısı rolden bir sapma olarak görülmüştür.582   

 

                                                
580 Özellikle Yakup Kadri Karaosmanoğlu’nun Yaban başlıklı romanıyla hafızalarımıza kazınan, kentli 
aydının taşraya olumsuz bakış açısına Cumhuriyet dönemi edebiyatında sık rastlanılır. Ömer Türkeş, 
Cumhuriyet aydınının yaşadığı “taşra sıkıntısı”nı ve “taşralıların kabalığı”na karşı duydukları tepkisel 
bakışı ortaya koyan romanlara yönelik bir incelemede bulunmuştur. Bkz. A. Ömer Türkeş, “Orada Bir 
Taşra Var Uzakta”, Taşraya Bakmak, Der. Tanıl Bora, İstanbul, İletişim Yayınları, 3. b.s., 2006, 198-
201. Divân-ı Lügati’t Türk’te taşra “dışarı” olarak tanımlanmıştır. Bu aydınların gözünde taşra’nın 
“dışarılığı” Cumhuriyet döneminde bir nevi “medeniyetin dışında” manasına gelmektedir. Ahmet 
Çiğdem’in “Taşra Karalaması” bu konuma ait sosyolojik bir denemedir. Bkz. Ahmet Çiğdem, “Taşra 
Karalaması: Küçük Bir Sosyolojik Deneme”, Taşraya Bakmak, s. 102-114.  Anadolucu Akım’da ise tam 
tersi “olumlu” bir taşra imgesi üzerinden, kır yaşantısı ve doğası romantize edilmektedir.  
581 Barış Karacasu, ““Mavi Kemalizm” Türk Hümanizmi ve Anadoluculuk”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce: Kemalizm, İstanbul, İletişim Yayınları, Edt. Ahmet İnsel, 6. B.s., 2009, s. 334-343.  
582 Aydın, a.g.m., s. 344.  



171 
 

Arkeoloji ve antropolojinin siyasi amaçlar uğruna araçsal olarak kullanımı elbette 

Cumhuriyet’e özgü değildir. Randall H. McGuire, arkeolojinin politikanın formundan 

ziyade politik aktiviteler için bir maşa (a stalking horse) olarak hizmet etmiş olduğunu 

söyler.583 McGuire’a göre: 

 
“Arkeolojik ve politik tartışmaların bazıları geçmişi yorumlamaya ve arkeolojik pratiğin 

ideolojik bağlamına yoğunlaşmıştır. Bu duruma 3. Reich’in arkeolojiyi kullanmasına daha 
iyi bir örnek olamaz. Alman prehistoryacılar Gustav Kossina’in arkeolojik kültürleri etnik 
gruplarla denk tutan ve bunu Almanların ırksal üstünlük propagandası için bir araç haline 
getiren düşüncesinin üzerinde durdular. Alman arkeologlar 3. Reich dönemindeki Aryan 
ırksal üstünlüğünü ve Almanların genişleme politikalarının haklılığını göstermek için Doğu 
Avrupa’ya açıldılar. Bu arkeolojik çalışmalar şehirleri bombalamadı, Yahudilerin, 
Çingenelerin komünistlerin, homoseksüellerin kırılmasında doğrudan yer almadı fakat 
soykırımcı rejimin yasalarına katkıda bulundu. Ne yazık ki totaliter diktatörlükte 
arkeolojinin bu şekilde kullanılmasıyla ilgili pek çok örneğe rastlayabiliriz.”584 

 

Siân Jones da arkeolojinin tüm pratiklerinin milliyetçilikten ayrı olarak 

okunamayacağını söyler.585 Milliyetçilik, arkeolojiyi hem hikâyelerini serinkanlılıkla 

ispatlamak ve açığa çıkarmak için hem de gerçek somutlaştırılmış bir mirası tekrar inşa 

etmek, gizemli tarihlerini pekiştirmek ve doğrulamak için kullanır.586 Jones, arkeolojik 

çalışmalarla milliyetçi iktidarların ve Nazilerin iddiaları için nesnel verileri ortaya 

koymak istediklerini vurgular. Böylelikle siyasi proje ve iddialarına bilimsel bir gerekçe 

oluşturabilmişlerdir.587  

 

Milliyetçiliğin arkeolojiye ve antropolojiye verdikleri önemde, salt yazılı 

kaynaklara dayanılarak yapılan tarih yazımına da bir tepki yatmaktadır. Suavi Aydın’a 

göre: 
“Yazılı belgelere dayanan tarih araştırma yöntemi, yeni uluslar bakımından “şanlı bir 

tarih” inşa etmek için yetersiz kalacaktı. Zira “şanlı bir geçmiş” ve çağdaş uluslar arasında 
yer almalarını sağlayacak bir meşrulaştırma alanı olarak “yeni uluslar”ın tarihi, bir terra 
incognita idi. … Gerçeğin sırrı, geçmişte belge bırakan ve yıkılıp giden kozmopolit 
“uygarlıkların” kurguladığının ötesinde, geçmişten bugüne hem kültür hem de ırk 
bakımından bozulmadan gelebilmekte gizliydi ve ulusun geçmişteki bu yolculuğu kendi 

                                                
583 Randall H. McGuire, Archeology as Political Action, California, California University Press, 2008, s. 
14.  
584 A.e., s. 18.  
585 Siân Jones, The Archaeology of Ethnicity: Constructing Identities in the Past and Present, 
London, Routledge, 1997, s. 11. 
586 McGuire, a.g.e., s. 23.  
587 Jones, a.g.e. 



172 
 

devletine doğru koştuğu teleolojik bir tür “yabancılaşmasından kurtulma” mücadelesi 
idi.”588  

 

Bu meçhul toprak metaforunda, “toprak” hem yukarıda tartışıldığı üzere ulusun 

ruhsal kaynağı hem de ulusun “şanlı tarihi”ni keşfetmek için bekleyen medeniyet 

hazinesidir. Bu hazinenin keşfi ile beraber urvolka (arkaik kök halk) ulaşmak 

amaçlanmıştır.589 Böylelikle ulus, yaşadığı coğrafyanın kök halkı olarak toprağın ve 

medeniyetin asli sahibi olmakta ve bozulmadan günümüze kadar ulaşmaktadır. Alman 

ve Türk ulusçuluğunun urvolk iddiaları, medeniyet ve taşra arasındaki gerilimi 

sonlandıracak ve “mekân” algısını sorunsuz bir biçimde kurgulamayı sağlayacak şekilde 

dizayn edilmiştir. 1930-1939 arası Cumhuriyet’in uluslaşma bağlamında tarih algısı ve 

mekân politikası bu ideolojik zemin üzerine oturtulmuştur.  

 

İsmet İnönü’nün Milli Şeflik dönemi olan 1938-1946 yılları, 1946 sonrasının 

paradigma değişimi için yumuşak geçişin sağlandığı bir “normalleşme” dönemi olarak 

görülebilir. 1940’lı yıllarla birlikte etkisi azalmaya başlanan, 1946 sonrası ise terk edilen 

Türk Tarih Tezi yerine, İslam ve Osmanlı mirasının, Türk milli kimliği ile bağlarını 

yeniden kuran bir tarih okumasına ve medeniyet iddiasına bırakan cumhuriyetçi 

muhafazakâr - Sağ Kemalist bakış açısı egemen olmuştur. Bu bağlamda, aşağıdaki 

bölümlerde,  Uludağ dergisi ve Bursalı aydınlar merkezde olmak üzere, seçilen Halkevi 

dergileri ile III. Ve IV. Türk Tarih Kongreleri mukayeseli olarak tartışılacaktır.  

 

3.2.  Uluslaşma Sürecinde Yerel Tarihin Konumu ve Aydınlar  

 

Uluslaşma ve yerelleşme iki karşıt süreç olarak görülür. Feodal Avrupa’nın 

parçalı siyasal yapısı ve kimliklerine bir tepki olarak modern merkezi devlet ve ulus 

kimliği, Bauman’ın da işaret ettiği üzere saflaştırıcı ve standartlaştırıcı bir zihnin ürünü 

olarak inşa edilmiştir.590 Annales Okulu tarihçilerinin “mikro tarih” vurgusu ile “büyük 

                                                
588 Aydın, a.g.m., s. 345-346.  Aynı saptamayı McGuire’da da görmek mümkündür: “Milliyetçi 
hareketlerin bu çabasında arkeoloji haksızlıkla yüzleşmek için kullanılabilir fakat bu hareketin başarısıyla 
birlikte milliyetçi arkeoloji kaçınılmaz olarak bu statükoda ilişkili kalmıştır.” Bkz. McGuire, a.g.e., s. 23.  
589 Durgun, a.g.e., s. 146. Aydın, a.g.m., s. 346.  
590 Zygmunt Bauman, Modernlik ve Müphemlik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. İsmail Türkmen, 
2003, s. 9-30.   



173 
 

okumalar”ın terk edilmeye başlanması ile birlikte yerel tarih çalışmaları da öne çıkmaya 

başlamıştır.591  

 

Uluslaşma sürecinde ise yerel tarih araştırmalarının mahiyeti, yerelliğin ön plana 

çıkması şeklinde tezahür etmez. Burada söz konusu olan yerel ile ulusal arasındaki bir 

“parça-bütün” ilişkisidir. Sezgi Durgun, Vidal de la Blache’ın fikirlerine yaptığı vurgu 

ile ulusal ve yerel arasında oluşan ilişkinin Herderci çoğulculuk perspektifine 

yakınlaşmakta olduğunu söyler: 

 

“Bu bakışa göre Fransız olmak hem ulusal bir alana hem bölgesel bir alana ait 
olmak anlamındadır. Adeta yerel kimliği taşımak ulusal aidiyeti taşımanın bir parçası haline 
gelmiştir. Yerel kimlik ve ulusal kimlik arasında besleyici bir ilişkinin varsayılması, yerel 
aidiyetin ulus kimliğine engel olarak görülmemesi önemli bir nokta olarak öne 
çıkmaktadır.”592 

 

Michelet’ye göre de “Fransa coğrafyası çeşitliliğin birliğidir, çeşitlilik merkezden 

çevreye dağılan bir özellik göstermiştir. …Dolayısıyla Fransız modelinde ulusal 

kimliğin yerel olana yer açmasından ve onu merkeze bağlayan bir çerçeve çizmesinden 

söz edilebilir.”593 

 

Türkiye’de Halkevlerinin kuruluşu ve bu kuruma bağlı dergilerin yayımlanmaya 

başlanması ile birlikte, yerel tarih çalışmalarının da hız kazandığı görülür. Bu yerel tarih 

çalışmalarının üç özelliği olduğu söylenebilir. Birincisi, yukarıda değinilen parça-bütün 

ilişkisi üzerinden ulus kimliği inşa sürecine yaptığı katkıdır. Böylelikle yerel tarih, ulusal 

tarihin bir parçası olarak sunulmakta ve vatan olarak tahayyül edilen sınırların arasındaki 

tarihsel ve organik bağlar vurgulanmaktadır. İkincisi, özellikle arkeoloji, antropoloji ve 

halkbilim araştırmalarını destekleyen çalışmalarla Anadolu’nun kadim kültür ve 

medeniyetleri ile Türklerin bağını kurmak ve “medeniyet kurucusu üstün ırk” 

söylemiyle beslenen Türk Tarih Tezini desteklemektir. Üçüncü ise Osmanlı mirasının 

dışında kalan, Selçuklu ve Beylikler dönemi eserlerini gün yüzüne çıkartarak, Türk-

İslam tarihini Anadolu’da Osmanlı’dan ibaret kılmayarak, bir yönüyle Osmanlı ile 
                                                
591 Bkz. Peter Burke, Fransız Tarih Devrimi: Annales Okulu, Ankara, Doğu Batı Yayınları, Çev. 
Mehmet Küçük, 2006. 
592 Durgun, a.g.e., s. 46.  
593 P. Claval, “France: From Michelet to Braudel”, Geography and National Identity, Edt. David 
Hooson, Institute of British Geographers, Oxford: Blackwell’den aktaran, Durgun, a.g.e., s. 41.   



174 
 

mesafe kurmaya diğer yönüyle de İslam sonrası tarihe Osmanlı dışı bir alternatif arama 

çabasıdır.594  

 

1946 sonrası ise yerel tarih araştırmaları daha farklı özelliklere sahiptir. 1946 

sonrası Türk Tarih Tezi’nin gündemden düşmesi, çok partili siyasal yaşama geçişle 

birlikte rejimin İslami değerlere yönelik popülist yaklaşımı ve Osmanlı mirasına yönelik 

seçmeci yaklaşımın yerini daha özgür çalışmalara bırakması ile yerel tarih çalışmaları 

yeni bir boyut kazanmıştır. Aşağıdaki alt başlıklarda tartışılacağı üzere, yerel tarih 

çalışmaları bu dönemde, Osmanlı ve İslam ile Cumhuriyet’in bağını yeniden kurmaya 

yönelik olarak bir seyir izlemiştir. Böylelikle farklı bir bağlama da otursa, yerel tarihi 

ulusal tarihin bir parçası olarak gören milliyetçi tarih algısı değişmemiştir.  

 

1930-1950 arasında yerel tarih ile ulusal tarih arasındaki parça bütün ilişkisi, 

dönemin aydınlarının yaptıkları yerel tarih çalışmaları ile de kendisini dışa vurur. 

Dönemin öne çıkan yerel tarih ve kent tarihi araştırmacıları, sadece tek bir kentin ya da 

bölgenin tarihleri ile ilgilenmemişlerdir. Özellikle memuriyet görevini farklı kentler 

gezerek ifa eden araştırmacıların, gittikleri bölgenin kültür ve tarihine yönelik 

çalışmalara da yön verdiği söylenebilir. Nihayetinde her bir parça, ulusal tarihe aittir ve 

Türk tarihinin ama antik uygarlıklardan ama İslam’dan itibaren süregeldiği düşünülen 

her parçası birbiri ile eklemlidir. Belirli kentlerle adı bütünleşmiş birçok araştırmacı, 

farklı kentler üzerine de eserler bırakmışlardır.  

 

Adı, Bursa tarihi ile bütünleşmiş olan Kazım Baykal’ın ilk eserleri öğretmen 

olarak görev yaptığı Diyarbakır hakkındadır. 1942 yılında Diyarbakır Halkevi tarafından 

basılan Diyarbakır Şehri, Baykal’ın ilk kitabıdır.595 Hiçbir nüshası bulunmasa da bir 

broşür olarak bastırılan Türk Tarihi’nde Diyarbakır başlıklı bir çalışması da 

                                                
594 Bu çalışma çerçevesinde incelenilen dergilerden Konya’da Selçuklu ve Karamanoğlu, Niğde Halkevi 
Dergisi olan Akpınar da Karamanoğlu, Selçuklu ve biraz da İlhanlı dönemine vurgular yapılmıştır. 
Osmanlı dönemi, Konya dergisinde aşağıdaki alt başlıklarda tartışılacağı üzere, geleneksel el sanatları 
mevzubahis edildiğinde, ancak 1947 sonrası kendisine yer bulurken, Akpınar’da Osmanlı dönemine ilişkin 
tek bir yazı bulmak dahi mümkün değildir. Isparta Halkevi Dergisi olan Ün’de Hamidoğulları Beyliği 
dönemi ve mirası ile ilgili çalışmalar yoğun bir biçimde yer almıştır.  
595 Kazım Baykal-Süleyman Savcı, Diyarbakır Şehri, Diyarbakır, 1942.  



175 
 

mevcuttur.596 Nitekim çalışmanın adı dahi yerel tarihi, ulusal tarihin bir parçası olarak 

konumlandırıldığını söylemektedir.  

 

Bursa, Adana ve Kayseri’de müze müdürlükleri yapmış olan ve daha çok 

doğduğu kent olan Isparta hakkında yaptığı çalışmalarla tanınan Naci Kum’un, görev 

yaptığı kentlerin yerel tarih çalışmalarına da önemli katkıları olmuştur. Isparta’ya 

yönelik kitapları ve Ün dergisindeki yazıları dışında Naci Kum, Uludağ’da kent tarihi ve 

Bursa folkloru hakkında yazılar yayımlamıştır. Naci Kum’un Türk Folklor Araştırmaları 

Dergisi’nde Adana ve Ceyhan folklor ve tarihine ilişkin yazıları basılmıştır.597 Naci 

Kum’un Kayseri Kitabeleri başlıklı bir çalışması daha bulunmaktadır.598  

 

Isparta Halkevi dergisi Ün’ün en başta gelen yazarlarında biri olan Neşet 

Köseoğlu’nun Çorum Halkevi dergisi Çorumlu’da da çalışmaları yayımlanmıştır. Ayrıca 

Köseoğlu’nun Bursa Kadı sicillerinden yararlanarak kaleme aldığı Tarihte Bursa 

Mahalleleri: XV ve XVI. Yüzyıllarda başlıklı, Bursa tarihi için önemli bir kitabı 

bulunmaktadır.599  

 

Isparta Ün dergisinde kaleme aldığı 82 yazı ile derginin en üretken yazarı olan 

Hikmet Turhan Dağlıoğlu, Uludağ dergisinin de önde gelen yazarlarından biri 

olmuştur.600 On Altıncı Asırda Bursa başlıklı, Bursa tarihi açısından son derece önemli 

kitaplardan birini kaleme alan Dağlıoğlu, Gaziantep tarihine yönelik çalışmaları ile de 
                                                
596 Bkz., Bursa ve Anıtları, Bursa, 1993. Baykal’a ait kitapların listesi, bu çalışmanın arka kapağında yer 
almıştır.  
597  Naci Kum , “Türkmen, Yürük ve Tahtacılar Arasında Tetkikler ve Görüşler-1”, Türk Folklor  
Araştırmaları, C. I, Sayı. 5, Aralık 1949), s. 69-71.   Naci Kum, “Türkmen, Yürük ve Tahtacılar Arasında 
Tetkikler ve Görüşler-2”, Türk Folklor Araştırmaları, C.I, Sayı. 6, Ocak 1950, s. 90-92.  
 Naci Kum, “Türkmen, Yürük ve Tahtacılar Arasında Tetkikler ve Görüşler-3”, Türk Folklor  
Araştırmaları, C.I, Sayı. 8, Şubat 1950, s. 125-126.  Naci Kum, “Türkmen, Yürük ve Tahtacılar Arasında 
Tetkikler ve Görüşler-3”, Türk Folklor Araştırmaları, C.I, Sayı. 10 Mayıs 1950, s. 156-158.  
 Naci Kum, “Türkmen, Yürük ve Tahtacılar Arasında Tetkikler ve Görüşler-3”, Türk Folklor  
Araştırmaları, C.I, Sayı. 11, Haziran 1950, s. 175-76. Bkz. 
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/gorkem_02.pdf.  
598 Naci Kum, Kayseri Kitabeleri, TTK, Nu: 564 (Basılmadı) Bkz. 
http://sbe.erciyes.edu.tr/dergi/sayi_9/Kayseri%20%C4%B0le%20%C4%B0lgili%20Kitap%20Bibliyograf
yas%C4%B1%20-%20Dr.%20Mustafa%20PARLAK.pdf.  
599 Neşet Köseoğlu, Tarihte Bursa Mahalleleri: XV ve XVI. Yüzyıllarda, Bursa, Bursa Halkevi, 1946. 
Bursa müzesinin müdürlüğünü de yapmış olan Köseoğlu, Bursa’nın en önemli derneklerinden biri olan, 
Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun da kurucuları arasında yer almıştır. Bkz. Kazım Baykal 
Sempozyumu, s. 105.  
600 Dağlıoğlu’nun 82 yazısının 50 tanesi Isparta tarihine yöneliktir.  

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/gorkem_02.pdf
http://sbe.erciyes.edu.tr/dergi/sayi_9/Kayseri %C4%B0le %C4%B0lgili Kitap Bibliyografyas%C4%B1 - Dr. Mustafa PARLAK.pdf


176 
 

dikkat çeker.601 Ayrıca Dağlıoğlu’nun Konya dergisinde de yazılarına rastlamak 

mümkündür.  

 

Adı Konya dergisi ile birlikte anılan ve derginin uzun yıllar imtiyaz sahibi olarak 

da görev yapan Mesud Koman’ın Hamidoğulları dönemine ait bilgiler içeren yazıları Ün 

dergisinde yayımlanmıştır.602  

 

Aşağıda yazılarından sıklıkla alıntılar yapılıp tartışılacak olan, Bursalı sağ 

Kemalist aydınların en önde gelen isimlerinden olan ve Uludağ dergisinin 1947 sonrası 

dönemine damgasını vuran birkaç yazardan biri olan Rüknettin Akbulut’un sözleri 

ulusallık-yerellik ilişkisini tartışılan bağlamda son derece açık bir biçimde özetler: “Ben 

Bursa’da doğmadım. Fakat çok şükür Türk’üm. Her Türk şehri benimdir, hepimizindir 

ve hepimiz aynı derecede yurdumuzun her şehrini benimseyerek bulunduğumuz yere 

yararlı olmaya çalışmalıyız.”603 

 

. Öte yandan İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Enver Behnan Şapolyo, Hasan Fehmi 

Turgal gibi ünlü isimlerin de çeşitli halkevi dergilerinde yerel tarih konularına değinen 

yazılar kaleme aldıkları görülebilir.  

 

3.3.  Tarih ve Kültür Algısı Bağlamında Ulus Tahayyülü: 

Bursa’dan Yansıyanlar 

 

Benedict Anderson “cemaatler birbirlerinden hakikilik/sahtelik boyutu üzerinden 

değil, hayal edilme tarzlarına bağlı olarak ayrıştırılmalı”604 der. Yaratıcı muhayyile 

tarafından ulusa atfedilen tarih, nihayetinde seçmeci yakınlıklar üzerinden beliren bir 
                                                
601 Hikmet Turhan Dağlıoğlu, On Altıncı Asırda Bursa, Bursa, Bursa Halkevi, 1940. Hikmet Turhan 
Dağlıoğlu, Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep, Gaziantep, CH Partisi Basımevi 1937. Hikmet Turhan 
Dağlıoğlu, Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep II, Gaziantep, CH Partisi Basımevi, 1937. Hikmet Turhan 
Dağlıoğlu, Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep Köyleri, Gaziantep, CH Partisi Basımevi 1938.  
602 Bkz. Mesud Koman, “Hamid Bey’in Adı Geçen Mühim Bir Vakfiye”, Ün, Sayı 97-98, Nisan Mayıs 
1942, s. 1340-1341. Mesud Koman, “Türk, Selçuk ve Kayı İsimleri Üzerine Bir Küçük Not”, Ün, Sayı 99-
102, Haziran Eylül 1942, s. 1359. Koman’ın ayrıca Eyüp Sultan Loti Kahvesi ve Çevresi başlıklı bir kitabı 
da bulunmaktadır. Bkz. Mesud Koman, Eyüp Sultan Loti Kahvesi ve Çevresi, TTOK Yayınları, 
İstanbul, 1986.  
603 Rüknettin Akbulut, Cumhuriyet Devrinde Bursa İçin Yazılmış Şiirler, Bursa, Emek Basımevi, 1948, 
s.5.  
604 Anderson, a.g.e., s. 21.  



177 
 

tercihin ürünüdür. Nitekim aynı ulusa ilişkin olarak farklı milliyetçi bakış açılarının 

oluşmasından, tahayyül sürecinin seçtiği tarih ve kültür algısı belirleyici rol oynar. Keza 

Mustafa Kemal’in, Eski Anadolu Medeniyetleri ile Orta Asya’nın bağına işaret eden, 

İslam medeniyetini ikinci derecede ele alan seçmeci tarih anlayışına karşın, Nihal 

Atsız’ın ırkçılık çerçevesinde çizilen İslam öncesi Orta Asya Türklüğü vurgusu, Nurettin 

Topçu’nun Anadolu ve İslam merkezli milliyetçiliği, ulusu tahayyül eden aydınların 

farklı tercihlerini yansıtır.  

 

Halkevleri, önceki bölümlerde de tartışıldığı üzere, bir yandan CHP’nin taşradaki 

hegemonya araçlarından biridir, diğer yandan ise milli kimlik inşa sürecine; tarih, 

arkeoloji, antropoloji, coğrafya ve halkbilim gibi çalışmalarla katkı koymaya çalışan, bu 

bağlamda yerelin bilgisini merkeze ileten kuruluşlardır. Halkevleri bünyesinde çalışma 

imkânı bulan dönemin aydınları, milli kimlik inşa sürecinde ve bu bağlamda geliştirilen 

tarih ve kültür algısının inşasında roller üstlenmişlerdir. Bu çalışmada, 1930-1938, 1938-

1946, 1946-1950 olarak üç dönemde incelenilen bu süreç, temelde merkezin tercihleri 

noktasında belirlenmiş, dönemin bazı aydın grupları bu tercihlere bağlı olarak, başat 

kültürel elitler olarak öne çıkmıştır. Önceki bölümde tartışıldığı üzere, elit dolaşımın da 

eşlik ettiği bu süreç, farklı aydın gruplarının kültürel elitlerin bir alt grubu olarak 

“sembolik elitler” olarak taşrada temayüz etmelerini sağlamıştır. Bursa’nın önde gelen 

elit gruplarından olan dergâh şeyhleri bu süreç içerisinde büyük bir statü kaybına 

uğrarken, modern okullardan mezun kişiler ve CHP’li aydınlar elit dolaşımı sürecinde, 

statülerini güçlendirmişlerdir.  

 

3.3.1. 1930-1938 Döneminde Yansıyanlar: Kemalizm’in Belirleyiciliği 

 

1930’lar Kemalizm’in bir ideoloji haline gelmesi açısından belirleyici yıllardır. 

1929 Ekonomik Buhranı’nın etkilerini yaşayan Anadolu’da 1930 yerel seçimleri 

neticesinde Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın (SCF) aldığı başarılı neticeler ve Samsun 

Belediyesi’ni kazanması605 Mustafa Kemal Paşa’yı yeni bir strateji arayışına itmiştir. 

                                                
605 1930 Belediye Seçimleri neticesinde Serbest Cumhuriyet Fırka’nın adayı olan Boşnakzade Ahmet 
Resai Bey oyların % 89’unu alarak Belediye Başkanı seçilmiştir. 3728 kişinin oy kullandığı seçim 
sonucuna göre, CHP’nin 416 oyuna karşılık, SCF 3312 oy almıştır. Bkz. Ali Eşref Turan, Türkiye’de 
Yerel Seçimler, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 1. b.s.., Şubat 2008, s. 58-60.  



178 
 

Öncelikle SCF, Mustafa Kemal Paşa’nın isteği doğrultusunda kendisini feshetmiştir. 

Mustafa Kemal Paşa, halkın durumunu yerinde görmek, taşranın nabzını yoklamak, yeni 

ekonomik-siyasal-kültürel kararları buralarda edineceği izlenimlerle geliştirmek ve bu 

kararların sosyal neticelerini etüt etmek için partinin önde gelen isimleri, bakanlar ve 

danışmanlarla büyük bir yurt gezisine çıkmıştır.606 Bu gezi neticesinde iktisadi manada 

devletçilik politikası uygulamaya konurken, siyasi manada ise rejimin kendisini 

konsolide etmesi gereği ortaya çıkmıştır. Bu konsolidasyon sürecinde taşraya merkezin 

değerlerinin hangi yolla taşınacağı seyahat süresi içinde tartışma konusu olmuştur. 

Seyahate katılan kişilerden biri olan Ahmet Hamdi Başar, taşrada dinin ve din 

adamlarının ideolojinin hizmetine verilerek camilerin adeta “modern Halkevleri” haline 

getirilmesini savunmuştur.607 Fakat tercih, “cami-din adamı” denkleminden yana 

                                                
606 Atatürk’e bu gezisi sırasında eşlik eden Ahmet Hamdi Başar, bu yurt gezisinin gerekçesi için şunları 
söylemiştir: 
 

 “Köy gittikçe fakirleşiyor, yaşanamayacak hale geliyordu. Hele son dünya buhranı ile beraber 
mahsul ve bilhassa buğday fiyatlarının düşmesi büyük bir panik husule getirmişti. Köylü mahsulünü 
satarak, tohum masraflarını bile karşılayamıyor; öbür taraftan vergileri ve banka faiz ve resümallarını, 
piyasa borçlarını ödemek için tazyik ediyordu.  
 
 Kısacası şikâyetlerin köyden ve şehirden bir anda toplanarak Türkiye’nin sekiz senelik sukûnet 
havasında fırtınalar yaratması için Serbest Fırka’nın kurulması kafi gelmişti. İşte Atatürk bu fırkayı 
feshettikten sonra en mütehassıs bir heyetle yerlerinde tetkik etmek ve yapılması gereken işleri tespit 
eylemek üzere seyahate çıkmış bulunuyordu.” 

 
 Bkz. Ahmet Hamdi Başar, Atatürk’le Üç Ay ve 1930’dan Sonra Türkiye, Ankara, A.İ.T.İ.A. 
Gazetecilik ve Halkla İlişkiler Yüksekokulu Basımevi, 2. b.s., 1981, s. 21.  
 
607  “Bugünkü Türk cemiyetini bağlayan en büyük duygu ‹‹dindir››. …Bütün bu cahil halka ancak din 
yolu ve din sesi ile hitap etmek imkânı var. Her Cuma camide toplanır; her bayram bir araya gelir; her 
zaman dinin sesine ve sözüne inanır.  Kütle halinde harekete götürmek istediğimiz zaman dini öne süreriz. 
Onu ferden doğruluğa sevk etmek istersek önüne din yolunu açarız. Yalancılıktan Allah’ın adına yeminle 
kurtarırız. Hırsızlıktan, cinayetten, ahlaksızlıktan ahiret azabını hatırlatarak onu alıkoyarız. Hulasa nemiz 
varsa, millet halinde birbirimize bağlanmış olmak, insanlık ve fert ve millet şuuru, hep dine ve 
İslamlığımıza bağlıdır.  

 
 Şimdi bu kadar büyük bağı, bu kadar büyük kuvveti yok etmek ne büyük felaket olacak? Dini 
hocalar ve taassup eline almıştır ve cemiyeti harap etmiştir diye ortadan kaldırmak, otomobillerle cahil 
şoförler adam eziyorlar diye otomobilleri kaldırmağa benzer. Mademki ne yapmak istiyorsak hepsini 
İslam olarak yapabiliriz; neden sanki ona muhalefet ediyormuşuz, gavur oluyormuşuz gibi bir tavır alalım 
ve memlekete ve harice karşı dinsiz bir çehre ile çıkalım? 

…. 
Bizde dini cemiyetin dışına atmak değil, bilakis inkılâbın emrine vererek yaşatmak lazımdır. 

Camileri yıkıp, terk edip onların yerine Halkevlerini yapmak suretiyle maksadımızda asla muvaffak 
olamayacağız. Her zaman camide toplanan halka oradan sesimizi duyurmak; oralarını modern Halkevleri 
haline koymak: din sınıfını ortadan kaldırmak, herkesi din ve dünya namına konuşturmak mümkündür. 
İslamlık bu bakımdan en modern, en ileri bir dindir.” A.e., s. 46-47.   

 



179 
 

kullanılmamış, başta öğretmenler olmak üzere, taşrada rejimin organik aydınları 

Halkevleri üzerinden dinden ve Osmanlı geleneğinden arındırılmış milli tarih algısı 

çerçevesinde beliren Türk milli kimliğinin ve laik rejimin değerlerini halka taşıma 

misyonunu edinmişlerdir. Bir yandan parti, resmi ideoloji olarak Kemalizm’i inşa 

ederken ederken, diğer yandan nüfuz etmekte zorlandığı taşrada, iktisadi yapıyla birlikte 

kültürel yapıya da müdahale etmesi gerektiğini düşünerek, Halkevlerini 1932 yılında 

faaliyete geçirmiştir.608 1935 yılında yapılan CHP IV. Kurultayı’nda kabul edilen parti 

programında Halkevlerine özel bir vurgu yapılmış ve görevi tanımlanmıştır: “Klasik 

okul yetiştirmesi dışında, yığının devamlı ve Türkiye’nin ilerleyiş yollarına uygun bir 

halk eğitimi vermeği önemli görürüz. Bu hizmet için çalışan Halkevlerini devlet, imkân 

elverdiği ölçüde koruyacaktır. (m. 48)”609 

 

Kemalizm deyiminin ideolojik bir çerçevede ilk kez 1930 yılı Temmuz’undan 

sonra Türkiye’de kullanılmaya başlanması rastlantı değildir.610 1935 CHP Programı 

“Kamâlizm” tanımının yapıldığı, ilkelerinin vurgulandığı bir programdır.611 Daha sonra 

1936 yılında Şeref Aykut ve Tekin Alp, 1938 yılında Saffet Engin 

                                                
608 Halkevleri, Türk Ocakları yerine ve onun mirası üzerine kurulmuştur. Falih Rıfkı Atay’ın, Türk 
Ocakları’nın örgütlenme gücü ile gizli bir parti görünümünde olduğu hakkındaki iddiasını, 21 Mart 1931 
yılında Türk Ocakları’nın kapatılması arefesinde dillendirmesi manidardır. (Bkz. Mustafa Arıkan – Ahmet 
Deniz, “Türk Ocakları’nın Kapatılması, Borçları ve Emlâkinin Tasfiyesi”, 
http://www.turkiyat.selcuk.edu.tr/pdfdergi/s15/arikan.pdf, s. 410.)  
Gerçekten de Türk Ocakları’nın taşra ile bağlantı kurmada CHP’ye nazaran daha başarılı olması, geniş 
örgütsel kapasitesiyle, çok partili siyasal yaşamın mevcut olmadığı bir ortamda ikinci bir iktidar odağı 
olarak algılanmasına yol açmıştır. Bununla birlikte Türk Ocakları’nın tüm üyelerinin Halkevlerinin doğal 
üyesi olarak kabul edilmesi, büyük bir örgütlü kitleyi tam manasıyla kontrol altına almanın yanında, onun 
örgütsel imkânlarından yararlanma fırsatını da beraberinde getirmiştir. Bkz. Füsun Üstel, 
İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları (1912-1931), İstanbul, İletişim 
Yayınları, 1997, s. 403-404.  
609 CHP 1935 Programı’nda yer alan halkçılık tanımı için b.k.z. C.H.P. Dördüncü Büyük Kurultayı 
Görüşmeleri Tutalgası, Ankara, Ulus Basımevi, 1935, s.84. 
610 “Kemalizm deyimi, ülke içinde ideolojik bir anlam yüklü olarak ilk kez, “Muhit” dergisinde, 1930 
Eylül’ünden itibaren demokratik rejim lehinde yazılar yazan, Ahmet Cevat Emre tarafından kullanılmıştır. 
İlk kez “Kemalizm” adının geçtiği bu dergi, demokrasi ve Kemalizm ilişkisi üzerinde durulan bir fikir 
dergisi olmuştur. Emre, Temmuz 1930’da yazdığı bir yazıda, “Kemalizm doktrin olarak, bütün siyasi 
prensipleri malum bir demokrasi mektebidir” demiştir. 2 Aralık 1930’da İnkılap gazetesinin sahibi ve 
başyazarı Ali Naci Karacan da, “Rusya’da nasıl bir komünizm, İtalya’da nasıl bir faşizm varsa, bizde de 
bir Kemalizm olmalıdır” yorumunda bulunmuştur. Bkz. Hakan Uzun, “Tek Parti Döneminde Yapılan 
Cumhuriyet Halk Partisi Kongreleri Temelinde Değişmez Genel Başkanlık, Kemalizm ve Milli Şef 
Kavramları”, s. 245.  
(http://web.deu.edu.tr/ataturkilkeleri/ai/uploaded_files/file/dergi%2020-21/12.pdf) 
611C .H.P. Dördüncü Büyük Kurultayı Görüşmeleri Tutalgası 

http://www.turkiyat.selcuk.edu.tr/pdfdergi/s15/arikan.pdf
http://web.deu.edu.tr/ataturkilkeleri/ai/uploaded_files/file/dergi 20-21/12.pdf


180 
 

“Kamâlizm/Kemalizm” adını taşıyan kitaplar kaleme almışlardır.612 Kadro Hareketi’nin 

de 1932’den itibaren Kemalizm’i bir sistem haline getirmeye çalıştıkları 

bilinmektedir.613 

 

Kemalizm bu yıllarda ulus-kurma tercihini, salt politik bir tanımlama üzerinden 

belirlemekten vazgeçerek özellikle Türk Tarih Kongrelerinde geliştirilen Türk Tarih 

Tezi’ne dayanarak, Türklüğü etnik temelde yeniden inşa etmeye başlamıştır.614 

Coğrafyanın vatanlaşması sürecine hız verilerek, vatanın keşfi için başta Halkevleri 

olmak üzere çeşitli kurumlar, vatanı resmetmeleri, yazmaları, şiirlerle güzellemeleri için, 

öğretmenleri, öğrencileri, sanatçıları teşvik etmiştir.615 Halkevlerinde “Güzel Sanatlar 

Şubesi, Temsil Şubesi, Dil Edebiyat Şubesi” gibi kollar aracılığıyla “milli kültür” 

siyaseti taşrada hayata geçirilmeye başlanmıştır.  

 

Tüm bu süre zarfında, taşrada ve özel olarak bu çalışmada incelenilen Bursa’da, 

düşünsel üretkenliğini sürdürmeye çalışan tüm aydınlar, Halkevleri bünyesinde veya 

Halkevi dergilerinde yer alarak bu sürece dâhil olmuşlardır. Önceki bölümlerde de 

tartışıldığı üzere, Türkiye’nin siyasal gelişmeleriyle doğru orantılı olarak, belirli aydınlar 

ve aydın grupları bu yayınlarda öne çıkmış ve derginin genel çizgisinin belirlenmesinde 

katkı sunmuşlardır.  

 

Ayrıca rejimin taşrada öğretmenlerden organik aydınlar olarak faydalanmak 

istediği görülmektedir. Öğretmenlerin milli kimlik inşa sürecinde beliren görevleri 

yüklenmesi için bir yandan Halkevleri fonksiyonel bir araç işlevi görürken, diğer 

                                                
612 Şeref Aykut, Kâmalizm, İstanbul, Kaynak Yayınları, 2008. Tekin Alp, Kemalizm, İstanbul, 
Toplumsal Dönüşüm Yayınları, 2013. M. Saffet Engin, Kemalizm İnkılabının Prensipleri I-II-III, 
İstanbul, 1938–1939.  
613 Bilgi için bkz. lhan Tekeli-Selim İlkin, Bir Cumhuriyet Öyküsü: Kadrocuları ve Kadro'yu 
Anlamak, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2003 
614 Türk milletinin politik tanımlarının en veciz ifadeleri T.C. Anayasalarında görülebilir. Ayrıca Mustafa 
Kemal’in Medeni Bilgiler kitabında kendi el yazısı ile not düştüğü “Türkiye Cumhuriyeti’ni kuran Türkiye 
Halkına Türk Milleti denir” ifadesi bu noktada örnek teşkil eder. Bkz. A. Âfetinan, Medenî Bilgiler ve M. 
Kemal Atatürk’ün El Yazıları, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 3. B.s., 1998, s. 351. Türk 
kimliğinin bu dönemde etnik eksende yeniden inşasına yönelik olarak bkz. Ahmet Yıldız, “Ne Mutlu 
Türküm Diyebilene” Türk Ulusal Kimliğinin Etno-Seküler Sınırları (1919-1938), İstanbul, İletişim 
Yayınları, 4. B.s., 2010, s. 185-193.  
615 Tanıl Bora, “Milli Coğrafyaya Bakmak”, 
http://www.birikimdergisi.com/birikim/makale.aspx?mid=223 

http://www.birikimdergisi.com/birikim/makale.aspx?mid=223


181 
 

taraftan Türk Tarih Tezi’nin anlaşılması ve savunulması noktasında öğretmenler Türk 

Tarih Kongreleri’ne yoğun bir biçimde katılmışlardır.616 Böylelikle Türk Tarih Tezi’nin, 

öğretmenler aracılığı ile başta genç kuşaklara ve toplumun diğer kesimlerine aktarılması 

amaçlanmıştır. 

 

Bu dönem zarfında resmi ideoloji olarak inşa edilen Kemalizm’in belirleyiciliği ve 

hükmü söz konusudur. İslam ve geleneksel kültürel yapı ile bağları bulunan aydınlar, 

son derece dikkatli ve temkinli davranmış, birinci bölümde tartışıldığı üzere, başta 

kütüphaneler olmak üzere geleneksel hafızayı kaybetmemelerini sağlayacak mekân ve 

imkânları elde tutmaya yönelik bir beka stratejisi izlemişlerdir. Böylelikle 1940’lı 

yılların ikinci yarısına damgasını vuracak olan sağ Kemalist aydınlara, bir başka deyişle 

kendilerinden sonraki kuşağa devredecekleri bir miras, sosyal ve kültürel sermaye sınırlı 

da olsa bırakabilmişlerdir.  

 

3.3.1.1.  Uludağ Dergisi’ne Yansıyanlar (1935-1938)  

 

Bu dönemde yayımlanan Halkevi dergileri, taşrada aydınların yazım faaliyetlerini 

incelemek açısından birincil değerdedir. Yukarıda da değinildiği üzere 1931 tarihli 

Matbuat Kanunu, dönemin aydınlarının süreli yayınlarda yazım faaliyetlerini 

sürdürebilmeleri için oldukça kısıtlı bir alan bırakmıştır. Bursalı aydınlar, hangi 

toplumsal köken ve meslek sınıfından gelirse gelsin, bu dönem içinde yazım 

faaliyetlerine devam edebilmek için Halkevi şubelerinde ve Uludağ dergisinde görev 

almışlardır. Böylelikle Halkevi şubeleri, kentlerde sosyal ve bilimsel çalışma yapmanın 

tek adresi olarak öne çıkmıştır. Bu durum Uludağ dergisinin dönemin ruhunu 

anlayabilmek için ne derece önemli bir yayın organı olduğunu ortaya koyar.  

 

 Bu noktada önemle tartışılması gereken husus, rejimin taşraya yönelik yekpare 

bir kültür siyasetinin olup olmadığı ve eğer böyle bir siyaset varsa, bunun ne kadar 

ciddiyetle uygulandığıdır. Milli kültür eksenli ve Türk Tarih Tezi’nin şekillendirdiği bir 

                                                
616 Kemalizm’in bir ideoloji olgunlaştırılmaya çalışıldığı 1930’ların ikinci yarısında, 1937 yılında yapılan 
II. Türk Tarih Kongresi’nin 73 üyesinden 27’si tarih 1’i felsefe öğretmenidir. Bkz. İkinci Türk Tarih 
Kongresi (İstanbul 20-25 Eylül): Kongre Çalışmaları, Kongreye Sunulan Tebliğler, İstanbul, Türk 
Tarih Kurumu Yayınları, 1943. 



182 
 

ulus ve medeniyet iddiası içindeki Kemalizm’in Halkevi dergilerini ve bu dergilerde 

yazan aydınları ne ölçüde etkin kullanabildiği kritik bir sorudur. Bu yüzden Uludağ 

(Kasım 1935-Mayıs 1950) dergisi ele alınırken, Konya Halkevi dergisi Konya (Eylül 

1936 – Mayıs-Haziran 1950), Isparta Halkevi dergisi Ün (Haziran 1934- Temmuz-

Aralık 1949), Balıkesir Halkevi dergisi Kaynak (Şubat 1933 – Ocak 1950), Niğde 

Halkevi dergisi Akpınar (Temmuz 1934 – Mayıs 1941)  ve Eskişehir Halkevi dergisi 

Yurt ve Kültür (Ağustos 1942 –Haziran 1946) mukayese açısından tartışmaya dâhil 

edilmiştir.  

 

 Yukarıda bahsi geçen dergilerden Kaynak, Akpınar, Yurt ve Kültür, yerel 

araştırmalar noktasında oldukça zayıftır. Kaynak dergisinde yerel tarihe ilişkin herhangi 

bir yazı göze çarpmazken, Akpınar dergisi sadece Selçuklu, Karamanoğlu ve İlhanlı 

dönemine ilişkin yazılara yer vermiş, Osmanlı dönemi eserlerinden hiçbir şekilde 

bahsedilmemiştir. Yurt ve Kültür dergisinde ise tarih yazılarının ekseriyeti Kurtuluş 

Savaşı dönemi ile alakalıdır. Bunun dışında kalan yerel tarih ile ilgili yazıların önemli 

bir kısmı Türk Tarih Tezi’ne uygun bir biçimde antik Anadolu, özellikle Hitit ve Frig 

uygarlıklarıyla ilgilidir.617 Bu dergilerin en ağırlıklı olarak üstünde durdukları konular 

yurttaş eğitimi, devrimlerin benimsetilmesi, edebiyat üzerinden “milli kültür”e dair bir 

bilinç ve heyecan yaratılmasıdır. Aynı konular üzerinde özellikle 1947’ye kadar Uludağ, 

Konya ve Ün dergisinin de durduğu gözlemlenebilir. Bu noktada Halkevi dergilerinin 

yayın politikalarının ortak bir yönü göze çarpar. Fakat incelenilen dergilerden Uludağ, 

Konya ve Ün yerel tonun da oldukça ağır bastığı dergiler olarak diğerlerinden ayrılırlar. 

Bu durumun sebebi üzerinde durabilmek için bahsi geçen tüm kentlerin sosyal, siyasal 

ve kültürel durumu üzerine bir araştırma yapmak gerekir. Fakat Bursa, Konya ve 

Isparta’da yerel tarih araştırmaları yapacak düzeyde seçkin bir aydın grubunun olduğu 
                                                
617 Yurt ve Kültür dergisinde Eskişehir’i ilgilendiren tarih yazıları yapılan indeks çalışması neticesinde 
yalnızca 13 adettir. Osmanlı dönemi Kaynak ve Akpınar’da olduğu üzere adeta yok sayılmıştır. Naciye 
Ürünay -Cemal Duru: “Eskişehir Tarihi İçin Bulunmuş Yapraklar, Anıtlar, Yazıtlar” başlıklı 6 bölüm 
halindeki çalışmaları Ocak-Şubat 1945 ile Eylül-Ekim 1945 tarihleri arasında 81. sayıdan 90. Sayıya kadar 
ulaşır. Diğer yazılar ise şu şekildedir: Faruk Şükrü Yersel, “Kurşunlu Cami”, Yurt ve Kültür, Sayı 10, 
Mayıs 1933, s. 15-16. Faruk Şükrü Yersel, “Eskişehir-Seyitgazi-Kümbet Üzerinde Anıtlar-İzerler”, 
Yurt ve Kültür, Sayı 33, 31 ilk Kânun 1935, s. 30-32. Hüseyin Turgut, “Arkeoloji Bakımından 
Eskişehir”, Yurt ve Kültür, Sayı 65-66, 19 Eylül-1. Teşrin 1943, s. 16-18. Hüseyin Turgut, “Arkeoloji 
Bakımından Eskişehir”, Yurt ve Kültür, Sayı 65- 66, 19 Eylül-1. Teşrin 1943, s. 16-18.  Niyazi Akşit, 
“Seyitgazi Türbesi”, Yurt ve Kültür, Sayı 76-77, Ağustos-Eylül 1944, s. 15. Muzaffer Akçacı, “Kurşunlu 
Cami”, Yurt ve Kültür, Sayı 85, Mayıs 1945, s.7. Niyazi Akşit, “Eskişehir “Dorileom” Meydan 
Muharebesi”, Yurt ve Kültür, Sayı 81-82, Ocak-Şubat 1945, s. 4-7. 



183 
 

ve bu durumun avantajını kullandıkları söylenebilir. Bir başka sebep de bu kentlerdeki 

Halkevi dergilerinin nitelik ve yayın politikaları ile alakalı olabilir. Nitekim yukarıda da 

belirtildiği üzere, Hikmet Turhan Dağlıoğlu, Naci Kum, Neşet Köseoğlu gibi isimlerin 

bu dergilerde tarih araştırmalarını yayımlamaları, dergilerin yayın politikaları ve 

idarecilerin tutumları ile ilişkili olabilir. Ayrıca mukayeseye tabi tutulan kentlere göre 

Bursa, Konya ve Isparta’nın bulundukları bölgelerde öne çıkan kentler olmuşlardır. 

Bursa ve Konya payitahtlık yapmış kentlerdendir, Isparta ise Hamit Sancağının 

merkezidir. Üç kentin bu özellikleri ile nüfus yoğunluğu, sanayi ve ticaret alanındaki 

gelişmişlikleri, onları birçok Anadolu kentinden ayıran bir konum kazandırmıştır.  

 

 Bununla birlikte Uludağ, Konya ve Ün’ün yerel tonlarda ortak yönleri ile birlikte 

farklılıkları da göze çarpar. Uludağ dergisi 1935-1938 döneminde yerel araştırmaların 

Konya ve Ün’e nazaran sınırlı bir biçimde yer aldığı görülebilir. Ayrıca Uludağ 

dergisinde Osmanlı döneminden bahsetmenin oldukça dikkatli bir üslup gerektirdiği 

izlenimini okuyucuya hemen verir.618 Konya dergisinde Osmanlı dönemi zaten 

ötekileştirilmiştir. Osmanlı dönemi eserlerinden bahsedilmeyerek “ötekinin mekânsal 

görünürlülüğünün yok edilmesi”619 amaçlanmıştır. Konya’nın Selçuklu ve Karamanoğlu 

mirası, Osmanlı mirasına alternatif olarak öne sürülmüştür. Konya dergisinde çıkan 

yazıların satır aralarında bu “biz” ve “öteki” ayrımı net bir şekilde göze çarpar. Hatta 

Bursa’da aşağıda da tartışılacağı üzere Osmanlı tarihi üzerine yazmanın belirgin bir 

şekilde ön plana çıktığı 1947 sonrasında Konya’nın bu tutumu değişmemiştir. F. Nafiz 

Uzluk “bizim” dediği Konya’daki Kılıçarslan Sarayı’ndaki heykel ve kabartmalara işaret 

ederek, gayrı medeni olan “öteki”nin Murad zamanında –kaçıncı Murad olduğu 

belirtilmemiştir- rasathane yıkan zihniyetini mukayese eder. Ayrıca Selçukluların 

kaameti Türkçe verecek kadar milli kimliklerine düşkün oldukları fakat Osmanlıların 

milli kimliklerini kaybettiklerini vurgular.620 Böylelikle Osmanlı dönemi, aslında 

Cumhuriyet’in de ötekisi olan “gayrı medeni” ve “gayrı milli” bir tanım içine alınır ve 

Selçuklu ile Karamanoğlu dönemleri esas miras olarak icat edilir. Çünkü Selçuklu 

                                                
618 Uludağ dergisinin ayrıntılı dökümleri aşağıda verilecek ve bu dökümler üzerinden değerlendirmeler 
yapılacaktır.  
619 Durgun, a.g.e., s. 213.  
620 F. Nafiz Uzluk, “Konya Selçuklular Devri Eserleri İçin Akademi Açılmalıdır”, Konya, Sayı 102-103-
104, Nisan-Mayıs-Haziran 1947, s. 2. 



184 
 

Devleti’ne yönelik muhayyile, daha çok Cumhuriyet’in değer yargıları üzerinden 

üretilmiştir. Prof. Uzlak’ın sözlerinin Selçuklularla ilgili gerçekliği tam olarak 

yansıtmadığını söylemek gerekir. Selçuklu Sarayı’nda yazışmaların Farsça yapıldığı, 

edebi dilin yine Farsça olduğu düşünülürse, Osmanlılara nazaran Selçuklularda bir milli 

duruş görmek yaratıcı muhayyilenin bir ürünüdür sadece. F. Nafiz Uzluk bir başka 

yazısında Osmanlıların Karaman’da katliamlar, yağma, kentin yakılıp yıkılması gibi 

yaptıkları kötülükleri uzun uzun anlattıktan sonra, “İstanbuldaki Bizans Kilise ve 

saraylarını büyük dikkatle koruyan Fatihin, kendi milletinden olan Karaman beylerinin 

saraylarını, camilerini ateşe verirken en ufak bir acı bile duymadığını nefretle ve 

sıkılarak görürler. Fet’hi Celilin büyük kahramanına ne denilecek bilmiyoruz”621 

diyerek, bu yazının çıktığı dönemde artık Uludağ dergisinde büyük övgülere mazhar 

olan Fatih Sultan Mehmed’i çok sert bir biçimde eleştirmektedir.  

 

Osmanlı tarihi içinden ise –ki bu tüm Halkevi dergilerinde görülen ortak bir 

özelliktir- Mimar Sinan, Türk dehasının kişiliğe bürünmüş hali olarak yüceltilmekte, 

Osmanlı tarihinin kuruluş dönemi ve Barbaros Hayreddin’in ve Pirî Reis’in denizcilik 

başarıları gibi bazı sayfaları seçmeci bir anlayışla, Türklükle bağlantısı sıkı bir şekilde 

örülerek ortaya konmaktadır.622 Ün dergisi ise gerek yazar kadrosunun istikrarı, gerekse 

de konu dağılımının belirli bir sistematik içinde neredeyse hiç değişmeden derginin son 

birkaç yılı hariç tutulursa yayın hayatı boyunca sürdürme başarısı ile diğer dergilere 

nazaran çok daha nitelikli bir süreli yayın olarak göze çarpar. Dergide düzenli olarak 

Kemalist ideolojinin benimsetilmesi için kaleme alınan yazılar ile birlikte, Isparta 

tarihinin antik dönem, Hamidoğulları ve Osmanlı idaresindeki yılları, eski Türk tarihine 

ilişkin yazılar, halkbilim çalışmaları, dilbilim çalışmaları ve bu kapsamda özellikte 

bölgede kullanılan öz Türkçe kelimelerin tespiti, Isparta coğrafyası ve iktisadi hayatı 

hakkında yazılar bulunur. Osmanlı dönemine ilişkin yazılarda, aşağıda nedenleri 

tartışılacak olan Uludağ dergisindeki son derece dikkat çekici ve 1939 sonrası değişecek 

olan üsluba rastlanmaz.  

 

                                                
621 F. Nafiz Uzluk, “Karaman Oğulları İçin Söylenilmiş İki Ağıt”, Konya, Sayı 111, Ocak 1948, s. 4-5. 
622 Milli kültür politikaları döneminde Mimar Sinan’ın özel bir yer vardır. Bugün DTCF’de bulunan ve 
1956 yılında Türkiye Emlak ve Kredi Bankası tarafından mimar Hüseyin Anka’ya yaptırılan heykelinin, 
Mustafa Kemal’in arzusu ve vasiyeti olduğu bilinmektedir.  



185 
 

 Uludağ dergisi Kasım (2. Kânun) 1935 tarihinde yayım hayatına başlamıştır. 

Dergi adının niçin Uludağ olarak seçildiğine dair herhangi bir açıklama yer almaz. Gerçi 

Penrose, milliyetçi düşüncenin özellikle belirli dağlara, kayalara, tepelere v.s. mistik ve 

mitik bir anlam kattığından ya da var olan bu anlamları milliyetçi söylem üzerinden 

yeniden ürettiğinden bahseder.623 Uludağ, antik çağ ve Roma döneminde Olimpos ve 

Keşiş Dağı adları ile kutsal bir mekân olarak kabul görmüştür. Kentin fetih günlerinde -6 

Nisan 1326’da Bursa Osmanlılar tarafından fethedilmiştir- şehri Uludağ yamaçlarından 

manevi bir biçimde kuşatan Geyikli Baba ve erenlerinden söz edilir. Uludağ kente 

şahsiyetini veren mitik bir konumu ve ovayı olduğu gibi saran heybeti sayesinde Bursa 

ile özdeşleştmiştir. Coğrafyanın vatanlaşması sürecinde Uludağ adı, fiziki bir varlık 

olmanın ötesindeki gösterge konumu ile milliyetçi söylemin yaslanabileceği bir anlam 

dünyası yaratmaktadır. Fakat bu duruma rağmen, Nisan 1936 ile Ocak 1937 yılları 

arasında derginin adı, milliyetçi söyleme yeterli gelmemiş ve tam da bu gerekçe öne 

sürülerek Türkün olarak değiştirilir.624 1937 yılında derginin adı faaliyetine son vereceği 

1950 yılına kadar değişmemek üzere yeniden Uludağ yapılmıştır. Böylelikle Uludağ’ın 

                                                
623 Penrose, a.g.m., s. 282. 
624 Derginin adının Türkün olarak değiştirilmesinin nedeni “Dergimizin Adını Niçin Değiştirdik” başlıklı 
yazıda şu şekilde açıklanmıştır: 
 

“Şimdiye kadar “Uludağ” adıyla evimizin çıkardığı dergiyi, bu sayıdan itibaren başlayarak 
“Türkün” adıyla yayım alanına koyuyoruz. Türkün, “Uludağ”ın üzerine aldığı bütün ödevleri başarmak, 
yapmak yönünden bir ad değişimiyle ayrılmış olmayarak, ucu ucuna o yoldan gidecektir.  

 
Halkevimiz bu adı değiştirirken, “Uludağ”ın yerli ve özel anlaşılabilecek şimdiki renginden 

sıyrılarak “Türkün” öz ve genel varlığına ve ülküsüne yarayacağını düşünmüş, bu yolu tutmuş bulunuyor. 
Okurlarının sayısı gittikçe artan “Uludağ”ımızın yayılım alanında attığı geniş adımları görmekle derin bir 
sevinç ve kıvanç duyan evimiz, hep o yolun yolcusu olan “Türkün” için de, sayın okurlarımızdan sevgi ve 
isteğin esirgenmeyeceğini gür bir umutla düşünüyor.  

 
“Türkün” adına gelince: Divan-ı lügat-üt Türk’te (Törkün) gibi ufak bir çeşitli okunuşa hep bir 

manayı anlatan bu söz için (C. I  S. 368-369) da şöyle deniyor: 
 
“Hüve meemağ, üş-ğaşîret,i ve beyt, ül-ümmi,i ve l’eb,i” asiretin (halkın) toplantı yeri + ana baba 

evi, baba evi: Kız törkünike keldi. Kız baba evine geldi.  
 
Bu anlatışlara göre “Türkün” (ki, lehçemizde: “dürgün, dergin” gibi bir sözdür) hemen de 

(Toplantı yeri + Halkevi + Baba evi) anlamlarıyla, bizim için çok uygun bir söz görüldüğünden, bunun 
dergimize pek yaraşır olduğunu ve bu sözün ayrıca şimdiki lehçemize göre  “Türke mahsus” gibi bir 
manaya da alınabileceğini düşünerek, bu adlamayı her iki yönden de elverişli bulduk. 

 
Kendilerine dilediğimiz faydaları verebilecek bir derginin bu yeni adını da okurlarımızın iyi 

karşılayacağını umarız.” Bkz. Uludağ, sayı 6, Nisan 1936, s. 2.  



186 
 

bir sembol olarak kent üzerindeki etkinliği ve bu etkinliğin söyleme aktarımı noktasında 

ortaya koyduğu imkân gözler önüne serilmiştir.   

 
“(Uludağ) bir kültür cönkü olarak çıkıyor… 
Büyük Türk devriminin dalga dalga esrimleri içinde, yaşayışını sonsuz kıvançlarını duyan 
her Türk, bu cönkte kendisini bulacak ve isterse, bu cönkün açık yapraklarına bilgisinden 
ışıklar serpecektir. 
(Uludağ) inananların cönküdür. (Atatürk Devrimi)ne inananların cönkü… 
Bunun için (Uludağ)ın her dizisinde inançtan ışıklar; ulusal güreden alazlar; iç 
temizliğinden balkırlar parlayacak… 
(Uludağ)ın damgası tüm bir savgundur. 
Cönkü o; engin bir savgunla utkular yaratana canla, başla bağlı olanların güçlü elleri, arı 
gönülleri üstünde yükselecek. 
(Uludağ), Büyük devrim fırkasının kültür oklarını amaca ulaştırmaya çalışanlar arasında 
katılırken büyük devrimin anlamları içinde bilginin bir tutam alevi yanacak.. 
(Uludağ)ın özü, altı okla işlenen büyük ülkünün vereceği sürekli güçlerle, sonsuz 
erdemlerle durmadan enginleşecektir.”625 
 

Bursa’nın kültür hayatına on beş yıl süreyle damgasını vurmuş olan Uludağ 

dergisi bu sözlerle yayım hayatına başladığını ilan etmiştir. 1935-1938 yılları arasında 

derginin yazar kadrosu, yazıların konulara göre dağılımı ve içeriği milli kimlik inşa 

sürecinde tarihin ve kültürün konumu ile ilgili son derece önemli verileri ortaya 

koymaktadır.  

 

Uludağ dergisinde şiirler hariç olmak üzere yayınlandığı müddet boyunca, 797 

yazı yayımlanmıştır. Bu yazıların konularına göre yüzde dağılımı şu şekildedir: 

 

Tablo 3.2. 1935-1950 Arasında Uludağ Dergisinin Tematik Dökümü 

Bursa Tarihi: (130 yazı) %16.31 

Genel Konular (Bu kategoride daha çok 

Atatürk ve Atatürkçülüğe ilişkin yazılar 

ile yurttaşlık bilgileri, milli bayramlar 

v.s. konular işlenmiştir): (174 yazı) 

%20.95 

Dil – Edebiyat - Sanat (şiir hariç): (167 

yazı) 

% 21.83 

                                                
625 Uludağ, sayı:1, 2. Kanun 1935, s. 1. Cönk: Halk edebiyatında saz şairlerinin, kendilerinin veya 
başkalarının şiirlerini derledikleri, alttan yukarıyadoğru uzunlamasına açılan, çoğunlukla deri kaplı 
defterdir. Alaz: Alev. Güre: Kuvvetli, dinç. Balkır: Parıltı, şimşek, ışık. Esrim: Coşku, coşkunluk, 
sarhoşluk hali (esrime). Savgun: Müdafaa. 



187 
 

Genel Tarih: (60 yazı) % 7.52 

Bursa Halkevi ve Halkevlerine ilişkin 

yazılar: (77 yazı) 

% 9.66 

Biyografi: (55 yazı) % 6.90 

Eğitim-Pedagoji-Felsefe: (53 yazı) % 6.54 

Köy Yazıları( köy adları, tabiat bilgileri 

ve doğal kaynaklar dâhil): (52 yazı) 

% 6.52 

Folklor - Bursa Folkloru: (29 yazı) % 3.63 

Toplam: 797 yazı Toplam: % 99.86 

 

 Uludağ dergisinin 1935-1938 yıllarını kapsayan ve bu alt başlıkta tartışılacak 

olan dönemde ise yazıların konulara göre dağılımı şu şekildedir: 

 

Tablo 3.3. 1935-1938 Arasında Uludağ Dergisinin Tematik Dökümü  

Bursa Tarihi: (47 yazı) % 17.53 

Genel Konular: (110 yazı) % 41.04 

Dil – Edebiyat – Sanat (şiir hariç): (37 

yazı) 

% 13.80 

Genel Tarih: (45 yazı) % 16.79 

Bursa Halkevi ve Halkevlerine İlişkin 

Yazılar: (7 yazı) 

% 2.61 

Biyografi: (5 yazı) % 1.85 

Köy – Tabiat – Doğal Kaynaklar: (7 

yazı) 

% 2.61 

Eğitim-Pedagoji-Felsefe: (10 yazı, 9 

eğitim-pedagoji, 1 felsefe) 

% 3.73 

Toplam: 268 yazı Toplam: % 99.96 

 

 



188 
 

1935-1950 yılları arasında Uludağ dergisinde en çok yazısı yayımlanan isimler şu 

şekilde sıralanabilir:626 Nazım Yücelt (42 yazı), Namdar Rahmi Karatay (38 yazı), Ali 

Ulvi Elöve (34 yazı), Haydar Tolon (29 yazı), Necip Aksop (24 yazı), Malik Adalan (23 

yazı), Mümtaz Ergin (20 yazı),  Kamil Kepecioğlu (20 yazı), Rüknettin Akbulut (19 

yazı), Kazım Baykal (17 yazı), İhsan Uzer (16 yazı), Mümtaz Şükrü Eğilmez (13 yazı), 

Hikmet Turhan Dağlıoğlu (12 yazı), R. R. Yüceer (12 yazı), Mahmud 

Gazimihal/Kösemihal (12 yazı), Gazali Saltık (11 yazı). Halkevleri adına çıkan ve 

kimler tarafından yazıldığının tam olarak tepsi edilmesi mümkün olmaya yazı adedi ise 

103’tür. Bu kişilerin yazı adetleri, ele aldıkları konular ve yazılarını yayımladıkları yıllar 

birçok veriyi ortaya koymaktadır. Öncelikle 1946 dönemi ve sonrası olarak bakıldığında 

yazar kadrosu tamamen değişmiştir denebilir. Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut ve 

Gazali Saltık tüm yazılarını 1946 sonrası kaleme almışlardır. Diğer isimler ise birkaç 

tane yazı dışında tüm yazıları 1946 öncesinde kaleme almışlardır. Oysaki Ün dergisinde 

en çok yazısı yayımlanmış kişiler olan Hikmet Turhan Dağlıoğlu (82 yazı), Nuri 

Katırcıoğlu (67 yazı), Neşet Köseoğlu (42 yazı), Naci Kum (41 yazı) ve Nazım Örensun 

(35 yazı) derginin tüm periyotlarında yer almışlar, adeta derginin asli yazı kadrosunu 

oluşturmuşlar ve bu yüzden de Ün dergisinde konular bakımından bir istikrar 

sürdürülmüş, dönemsel değişimlerden çok fazla etkilenmemiştir.  

 

Yazarları ele aldıkları konular ve konuların yıllara göre dağılımı da son derece 

önemli bilgiler vermektedir. Ekseriyetle Atatürk, Atatürkçülük, devrimler, vatandaşlık 

ve vatan sevgisi gibi konuların işlediği “genel konular” başlığı 1935-1950 döneminde % 

20.95 oranındayken, 1935-1938 döneminde ise % 41.04 oranındadır. Bu rakamlar, 

derginin 1935-1938 döneminde, devrimlerin Bursa’da benimsetilmesi, yerel aydınların 

rejimin organik aydınları olarak, ideolojiyi taşıma ve empoze etme vazifesini en başa 

koyduğunu göstermektedir. 1935-1946 dönemine damgasını vuran aydınlardan biri olan 

Haydar Tolon’un, 1935-1938 yılları arasında yayımladığı 5 yazının eğitim-pedagoji 

alanında olması, “makbul yurttaş”ın yetiştirilmesine yönelik katkılardan biridir. Bu 

dönemde “Bursa tarihi”ne ilişkin konular % 17.53 ile genel ortalamanın (% 16.31) 

üstündedir. Fakat bu dönemde Bursa’nın yerel tarihi ile ilgili en çok yazıya imza atan iki 

isim, Hikmet Turhan Dağlıoğlu ve Memduh Turgut Koyunluoğlu Bursalı aydınlardan 
                                                
626 Uludağ dergisi yazarlarının işledikleri konulara göre dağılımını gösteren tablo için bkz. Ek-1.  



189 
 

değildir.627 Dağlıoğlu Ün dergisinde de yerel tarih çalışmalarına damgasını vurmuş ve 

yukarıda da değinildiği üzere Osmanlı dönemine değinirken Bursalı aydınlara nazaran 

oldukça farklı bir tavır içinde olmuştur. Dağlıoğlu’nun kadı sicillerine dayanan Bursa 

araştırmalarına karşılık, Türk Tarih Kurumu üyesi de olan Memduh Turgut 

Koyunluoğlu, yazılarını “Bursa Abideleri” başlığı ile kaleme almış, Bursa’nın daha çok 

selâtin camileri üzerinden, eserlerin teknik yönleri ve tarihsel bilgilerini veren yazılar 

kaleme almıştır. Koyunluoğlu’nun bu dönemde Uludağ dergisinde yayımladığı 8 

yazısından 7’si Bursa’nın bu anıtsal eserleri hakkındadır. Kamil Kepecioğlu’nun da 

Koyunluoğlu’nun bu yazılarındaki teknik hatalara yönelik olarak kaleme aldığı “Bursa 

Abideleri Üzerine” başlıklı iki yazısı bulunmaktadır. Ayrıca daha sonraki bölümlerde 

kaleme alınan biyografi-portre yazılarının çok büyük bir bölümü Bursalı aydınlar ve 

Bursa’da görev yapmış devlet adamları üzerinedir. Bunlar bu çalışmada tabloda “Bursa 

Tarihi” başlığında değerlendirilseydi, yüzdeler arasındaki fark, tablonun genel 

yüzdesinki “Bursa Tarihi” lehine değişirdi. Aynı şekilde 1935-1939 döneminde hiç 

folklor yazısı bulunmamaktadır. Bu yazılar da aslında Bursa tarihinin birer parçasıdır, 

fakat bu çalışmada ayrı bir başlık altında derlenmesi aşağıda da tartışılacağı üzere daha 

uygun görülmüştür. Bu açıdan bakıldığında, her ne kadar bizatihi “Bursa Tarihi” 

kategorisinde tasniflenilen yazılar bu dönemde yüzde olarak daha fazla olsa bile, gerek 

Bursalı aydınların bu konuda çok fazla yazı ortaya koymamaları, gerekse de folklor ve 

biyografi-portre yazılarının bu dönemde son derece az olması –bu dönemde sadece 5 

yazı olmasına karşılık toplamda 55 yazı yazılmıştır – Bursa’da yerel araştırmalara 

yönelik olarak bu dönemin görece kısır geçtiğini ortaya koyar.  

 

Genel tarih konularının ise yüzde olarak bu dönemde oldukça yüksek bir oranı 

yakalamış olması da “Genel Konular” başlığı üstünden düşünülenlerle son derece 

alakalıdır. Bu dönemde % 16.79 olan genel tarih konuları, toplamda ancak % 7.52 

oranındadır. Nitekim toplamdaki 60 yazının 45’i bu dönemde kaleme alınmıştır. Bu 

durumda Türk Tarih Tezi’nin büyük payı vardır. Nitekim genel tarih yazılarının bir 

kısmı Eski Anadolu Medeniyetleri, Sümerler ve İslam öncesi Türk tarihine ilişkindir. 

Dönemin ideolojisi ve bu ideolojinin çizdiği tarihsel hat, derginin bu döneminde belirgin 

bir biçimde kendisine yer bulmuştur.  
                                                
627 Bununla birlikte her ikisi de Bursa’da öğretmenlik yapmışlardır.  



190 
 

 

Uludağ dergisi, bu dönemde, Türk Tarih Tezi ve milli kültür politikalarına bağlı, 

Osmanlı mirasını bu bağlamda görmezden gelen, hatta negatif tutum alan bir yayın 

politikası izlemiştir. Bu durum Bursa’nın yerel tarih çalışmalarının gelişiminin 

kısıtlanması neticesini doğurmuştur.628 Bursa Türkler tarafından, Bithinia ve Roma 

mirası üzerinden devralınmış olsa da birinci bölümde tartışıldığı üzere geçen zaman 

içinde şehrin tüm dokusuna damgasını vuran Osmanlılar olmuştur. Fakat yeni rejimin 

inşa sürecinde “eski” olarak alaşağı edilen Osmanlı mirasının nasıl değerlendirileceği 

noktasındaki karmaşa ve olumsuz Osmanlı imajı, Bursa gibi tarihsel eserlerinin büyük 

bir kısmının dini yapılardan oluştuğu ve banileri olarak da önemli bir kısmının hanedan 

üyeleri ya da dini şahsiyetlerden müteşekkil bulunduğu bir kentte sorun olarak göze 

çarpar. Bu noktada derginin ilk sayılarında tarihe ilişkin yerel ve genel vurgular daha 

çok antik uygarlıklar ve devrim yılları üzerinden gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Bu 

yazılarda rejimin Anadolu uygarlıklarının Türk kökenlerine ilişkin anlayışının bir ön 

kabul olarak benimsendiği ve yorumların bu yargı çerçevesinde ortaya konulduğu 

gözlenir.629   

 

Nitekim Uludağ dergisinin ilk sayısında Bursa tarihine ilişkin hiçbir yazı yer 

almamaktadır. İkinci sayının giriş yazısı olan Tahsin Uygur’a ait “Bursa Duyguları”, 

Bursa’ya yönelik tahayyülü tarihten ziyade Bursa’nın doğası üzerinden kurar.630 Bu 

yazıda Bursa’nın doğasının güzelliği, temizliği ve saflığı vurgulanmakta, Bursa’nın 

doğası ile Türk’ün asaleti, bozulmamışlığı ve saflığı arasında bağ kurulmaktadır. 

Milliyetçi söylem, Bursa’nın tarihsel kökleri üzerinden kendisini inşa etmek yerine, 

doğa üzerinden romantize edilmiştir.  

                                                
628 1940 yılında basılan Halkevi Çalışma Talimatnamesi’ne göre ise Halkevlerinin Tarih ve Müzecilik 
Şubelerinin öncelikli görevleri arasında yerel tarih çalışmalarını geliştirmek yer alır. . Bkz. CHF – HÇT, 
Ankara, 1940, madde 113 ve C.H.P. Halkevleri ve Halkodaları 1932-1942, Alaaddin Kıral Basımevi, 
İstanbul-Ankara, 1942, s. 16-17. (Resmi yayındır, kitap TBMM Kütüphanesi’nde mevcuttur ve pdf olarak 
alınabilmektedir)  
629 Belirgin örnekler için bkz. Kamil Kepecioğlu, “Türklerde Spor II”, Uludağ, sayı 3, Haziran 1935 s. 16-
17., Kepecioğlu burada hiçbir kaynağa başvurmadan direkt olarak “Hitit Türkleri” tabiri kullanmaktadır. 
Enver Behnan Şapolyo’nun “Karagöz Efsanesi” başlıklı yazısında Alişar höyüklerinden çıkmakta olan Eti 
kabartmalarındaki kıyafetlerle Karagöz ve Hacivat’ınkilerin aynı olduğunu söylemektedir. Şapolyo’ya 
göre Etiler Anadolu’ya milattan 4000 yıl önce gelmiş bir Türk kavmidir. Bundan çıkan netice de Karagöz 
oyununun tamamen Türkler’e ait olduğudur. Bkz. Enver Behnan Şapolyo, “Karagöz Efsanesi”, Uludağ, 
sayı 5, Ekim 1935, s. 21.   
630Tahsin Uygur, “Bursa Duyguları”, Uludağ, sayı 2,  Nisan 1935, s.1-3. 



191 
 

 
“Benim de Bursa, yıllarca, burnumda tüttü: Bursa harmanı gönlümde tutuştu: 

 
- Yeşil Bursa’yı görebilsem! 

 
Diyordum. Yeşil dalgalarla süzülen ovasını, yüksekliklere bir başka ululuk veren dağını, 

dağlardan coşarak kopupta yeşil ovalarda uzun, mavi bir tül gibi ağır ağır kıvrılan 
Nilüferini düşündükçe içimde katmer katmer açılır; sevgilerim ipekleşirdi. 

 
… Bursanın her avuç toprağında, her keskin taşında Türkün yeni yaşayış rejimini tutan 

bir yenilik vardır. 
 
Uludağ’ın gözalan doruğunda iken siz Türk ululuğunu enginlere haykırmak 

coşkunluğunu duyarsınız ve orada Türk göğsünüz bir arslan hızıyla kalkıp iner.  
 
Bursa’nın her ovasında varlıktan kıvançları taşan bugünkü Türk yükseliş akıncılarının 

geniş atlayışlarını görür gibi olursunuz. Türk köylüsü Bursa ovalarında yeniliği tutmak, 
tutmak ve yükseltmek için ter döküyor. 

 
… Kökü ve duygusu Bursanın verimli, arpağsal topraklarına bağlı her Bursalı, Bursa 

havasındaki özbeylik esintilerini ciğerlerine ciğerlerinin derinliklerinie çektikçe Atatürk 
ülküsünün istediği erkin göğüslerinde şahlandığını duyar.”631  
 

Böylelikle Osmanlı kimliğinden bir türlü sıyrılamayan kentin, ulusun bir parçası 

olarak konumlanması sürecinde doğal yapısı ön plana çıkmaktadır. Bu durum Anne-

Marie Thiesse’nin “doğanın uluslaşması” olarak adlandırdığı olgunun bir yansımasıdır. 

“Doğanın uluslaşması”, ulusu sembolize edecek bir manzara seçkisini özellikle başta 

resim olmak üzere edebiyat ve güzel sanatlara taşımasıdır.632 Türkiye’nin yüce dağları 

ve bereketli toprakları, ulusun yüceliği ve üretkenliğini sembolize eder. Bursa özelinde 

Uludağ ve Bursa Ovası, kentsel mekânın henüz Osmanlı mirası ile kopmaz bir bütün 

oluşturduğu bu yıllarda, Bursa’nın vatanın; Bursalıların da ulusun bir parçası olarak 

konumlanmasındaki rolü kritiktir. Birinci bölümde de anlatıldığı üzere, tehcir ve 

mübadeleden sonra nüfusu tamamen Türklerden müteşekkil olan Bursa’nın Türk milli 

kimliği dairesi içinde kendisini tanımlaması için yeni bir gelenek ve tarih icat etmek çok 

da acil bir sorun değildir. Daha önemlisi Bursa’nın Osmanlı İmparatorluğu ile olan 

koparılamaz bağlarının, “kültürel bir hafıza kaybına” uğratılmasıdır.633 Nitekim dönemin 

                                                
631 A.e., s. 1-2.  
632 Anne-Marie Thiesse, “Ulusal Kimlikler, Ulusaşırı Bir Paradigma”, Milliyetçiliği Yeniden Düşünmek, 
Yay. Hz. Alain Dieckhoff – Christophe Jaffrelot, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Devrim Çetinkasap, 
2010, s. 172-173.  
633 Suavi Aydın’a göre Türk Tarih Tezi ile devletin bir isteği de “ortak bir kültürel hafıza kaybı”dır. Bkz. 
Suavi Aydın, Kimlik Sorunu, Ulusallık ve Türk Kimliği, Ankara, Öteki Yayınevi, 1998’den aktaran 
Durgun, a.g.e., s. 171. Türk Tarih Tezi’nin öne çıkardığı başlıklar içinde Osmanlı tarihinin dönemin 
çalışmalarında göz ardı edilmesi merkezi bir uygulamadır. Nitekim 1937 yılındaki II. Türk Tarih 



192 
 

yazım politikalarının yanı sıra, aşağıdaki alt başlıklarda da tartışılacağı üzere mekân 

politikası da bu hafıza kaybını destekler nitelikte olmuştur. Fakat dikkat çekici husus, bu 

konuda Uludağ dergisinde yazan Bursalı aydınların üstlendiği roldür. Dağlıoğlu ve 

Koyunluoğlu gibi Bursa dışından yazan yazarlar yukarıda da belirtildiği üzere, 

Osmanlı’yı yok saymamışlardır.  

 

Uludağ dergisinde 1935-1938 döneminde Namdar Rahmi Karatay, Enver Behnan 

Şapolyo, Ali Ulvi Elöve gibi Kemalist aydın kanonunun önde gelen simalarının ön plana 

çıktığı görülebilir. Karatay ve Şapolyo’nun ortak özellikleri, birçok Halkevi dergisinde 

Kemalist ideolojinin taşıyıcıları olmaları; bu noktada yazılar kaleme almaları, aynı 

zamanda Türk Tarih Tezi’ne son derece uygun bir şekilde antik uygarlıklar ile Türklük 

arasındaki bağları, yerel tarih çalışmaları ve folklor üzerinden kurmaya çalışmalarıdır.634 

Bursa’ya görev icabı gelmiş olan Ali Ulvi Elöve gibi yazarlar da Bursa’nın yerel kültürel 

ve tarih çalışmalarından ziyade, dönemin tarih, edebiyat ve dil yaklaşımını destekleyen 

yazılarla, Uludağ dergisi üstünde önemli bir etkiye sahip olmuşlardır. Böylelikle Bursalı 

olmayan, Bursa’da görev icabı bulunan ya da dışarıdan yazı gönderen yazarların ilk 

dönemlerde önemli bir yer tuttuğu görülebilir. Bu isimlere yukarıda da değinildiği üzere, 

Hikmet Turhan Dağlıoğlu, Naci Kum, Hasan Fehmi Turgal, Neşet Köseoğlu gibi isimler 

de eklenebilir. Böylelikle Halkevi dergilerinin sadece yerel aydınlar açısından değil,  

çeşitli halkevi dergilerini yazı platformu olarak kullanan birçok aydın için de çekim 

alanı yarattığı söylenebilir.  

 

Bu dönemde Bursa’ya görev icabı gelmiş Nazım Yücelt’in ise özel bir yeri vardır. 

Uludağ dergisindeki ilk yazısı “Etiler Nasıl Yaşarlardı” başlığı ile yayımlanmış ve iki 

sayılık bir dizi halinde dergide yer almıştır.635 Yücelt’in bu yazılarının dönemin ruhunu 

                                                                                                                                           
Kongresi’nde 98 konuşmadan sadece 3 tanesi Osmanlı dönemi ile alakalıdır: Dr. Şevki Uludağ, “Tıp İlmi 
ve Osmanlı Türkleri”, İkinci Türk Tarih Kongresi (İstanbul 20-25 Eylül): Kongre Çalışmaları, 
Kongreye Sunulan Tebliğler, s. 705-734. Afet İnan, “Türk - Osmanlı Tarihinin Karakteristik Noktalarına 
Bir Bakış”, a.g.e.,  s. 756-765.  Ömer Lütfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğu Kuruluş Devrinin Toprak 
Meseleleri”,  a.g.e., s. 1002-1013.  
634  Karatay’ın Uludağ, Konya, Afyon Halkevi Dergisi Taşpınar’dada benzer muhtevalarda birçok yazısı 
göze çarpar. Taşpınar  için bkz. Ceren Demirdelen-Şaban Ortak, “Bir Halk Eğitim Kurumu Olarak Afyon 
Halkevi ve Faaliyetleri”, http://www.aku.edu.tr/aku/dosyayonetimi/sosyalbilens/dergi/VIII1/ceren.pdf. 
Enver Behnan Şapolyo da Uludağ, Ün, Eminönü Halkevi Dergisi Yeni Türk’te yazılar yayımlamıştır.  
635 Nazım Yücelt, “Etiler Nasıl Yaşıyorlardı”, Uludağ, sayı 3, Haziran 1935, s. 25-26. Yücelt bu yazıda 
“Etiler nerede otururlardı, hükümet ve şehirler, halk, meşru ve gayri meşru evlenme, ziraat, tcaret ve sanat, 

http://www.aku.edu.tr/aku/dosyayonetimi/sosyalbilens/dergi/VIII1/ceren.pdf


193 
 

yansıttığı açıktır. Fakat daha sonra özellikle de Bursa’nın sosyo-ekonomik tarihine 

ilişkin yapmış olduğu araştırmaları ön plana çıkmıştır.636  

 

1930’lu yıllarda Bursa Halkevinin yerel tarih çalışmaları doğrultusunda, başta kadı 

sicilleri incelenmiş, Bursa’nın sosyal ve ekonomik tarihi etüt edilmeye başlanmıştır. 

Yerel tarih çalışmalarının gelişimi açısından çok önemli olan bu arşiv çalışması, hem bir 

yönüyle Bursa’da modern yerel tarih araştırmaları için önemli bir yenilik, diğer taraftan 

ise Cumhuriyet rejiminin kendi devriminin haklılığı ve başarılarını ortaya koymada 

rakamsal veri desteğinde bulunacak bir argüman toplama faaliyeti olmuştur. Nitekim bu 

bakış açısı Halkevlerinin çeşitli belgelerinde açıkça ifade edilmiştir: “Bursa Halkevi, 

arşiv kayıtlarının irdelenmesiyle açıklığa kavuşturulacak olan sosyo-ekonomik ve 

kültürel yaşama dönük bilgilerle Bursa’nın yerel tarihini belirginleştirmenin yanı sıra; 

dine dayalı sömürü ve ajitasyona ilişkin veriler de hilafet ve saltanat dönemine ait 

mahkeme kayıtlarından çıkartılmış ve elde edilen veriler “eski değerler” başlığı altında 

her hafta Halkevi Gazetesi’nde yayımlanmıştır.”637 Sicillerin incelenmesinde büyük 

emeği geçen Kamil Kepecioğlu, bu dönemde bir kısmının Uludağ dergisine ek olarak 

basılmasını sağlamıştır.638  

 

Bu dönemde Uludağ dergisinde İslam’a yönelik olumsuz bir bakış açısı kendisini 

hissettirmektedir. Özellikle derginin 1940’lı yılların ikinci yarısına kadar en hâkim 

yazarlarından biri olan Haydar Tolon’un “Türk Tarihi – İslâmlık” yazısı çarpıcı bir 
                                                                                                                                           
askerlik, cinayet ve sirkat cezaları, veraset, ana ve oğul, din, dil, yazı” hususlarını belirtmeye çalışacağını 
söyler. Bkz. s. 38. Fakat tüm bu açıklamaları yaparken Yücelt herhangi bir kaynak bilgisi vermemiştir.  
Yücelt’in Bursa’nın sosyo-ekonomik tarihi üzerine Uludağ dergisinde çıkan onlarca yazısının yanı sıra, 
Bursa hakkında kaleme aldığı bir kitabı da mevcuttur. Nazım Yücelt, Tarihte Bursa, Bursa, Ankara 
Kitapevi, 1948.  
636 1927'de İstanbul Darülfünunu'nun Edebiyat Fakültesi Tarih bölümünden mezun olan Nazım Yücelt, 
1932'de Bursa'ya atanmış, ortaokullarda ve Bursa Erkek Lisesi'nde çalıştır. Bursa Erkek Lisesi ortaokul 
kısım müdürlüğü ve 1944 - 1954 yılları arasında Bursa Erkek Lisesi müdür başyardımcılığı görevinde 
bulunmuş, 1954'te Bursa Erkek Lisesi müdürlüğüne atanmıştır. 1956'ya değin bu görevini sürdüren Yücelt 
kısa bir süre Kıbrıs'ta görevlendirilmiş, akabinde yeniden Bursa'ya dönmüştür. 1957'de İstanbul'da Piri 
Reis Okulu'na atanarak Bursa'dan ayrılmıştır. Bkz. http://bgc.org.tr/ansiklopedi/yucelt-huseyin-
n%C3%A2z%C4%B1m.html.  
637 Bursa Halkevi 1934 Yılı İkinci Üç Aylık Faaliyet Raporu (YAK), s. 1-3. 
Bursa Halkevi üzerine yaptığı doktora çalışmasında Mine Akkuş, “Bir tarafta cumhuriyet diğer tarafta ise 
saltanat sürecine ait kıyafet, takvim, harf, dil, sosyal yapı ve coğrafi durum gösteren harita, tablo ve 
resimlerle değişimi vurgulama düşüncesini benimsemiş” diyerek, bu duruma işaret eder. Bkz. Mine 
Akkuş, Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi, Bursa, Nilüfer – Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 2011, 
s. 49.  
638 Uludağ, sayı: 8, Ekim 1936, derginin eki olarak: s. 81-128.  

http://bgc.org.tr/ansiklopedi/yucelt-huseyin-n%C3%A2z%C4%B1m.html


194 
 

örnek olarak ele alınabilir. İslâmiyet’e geçişin Türkler açısından olumlu neticeler 

doğurmadığını açıkça belirten Tolon, yazı boyunca Arap karşıtlığını çekinmeden dışa 

vurur.639 Osmanlı hanedanına bakış meselesinde de bu durum kendisini açığa vurur. Bu 

çalışmanın birinci bölümünde, İmparatorluğun kuruluş döneminin, daha sonraki 

dönemlerle mukayese edildiğinde Kemalist rejim tarafından daha olumlu olarak ele 

alındığı, Bursa tahayyülü üzerinden tartışılmıştı. Henüz, İslam’dan ziyade Türklüğün ve 

devşirme sistemiyle idareye hükmeden kapıkullarından ziyade Türkmen beylerin ön 

planda olduğu kuruluş devresinin, daha sonra İslam’ın ve devşirme sisteminin etkisiyle 

yozlaştığı düşünülmüştür.640 Bu açıdan Osmanlı İmparatorluğu’nun kuruluşundaki 

Türklük özüne vurgu yapmak, tamamen inkârı mümkün olmayan bir tarihe seçmeci 

yakınlıklar üzerinden yaklaşmanın verimli bir yöntemi olarak düşünülmüştür. Böylelikle 

600 yıllık büyük bir tarihsel dönemin “öteki”leri Türklükten uzaklaşan Saray, toplumu 

geride bırakan İslam anlayışı ve gayrimüslimlerdir. Enver Behnan Şapolyo’nun 

“Osman’ın adı Otman’dır” başlıklı yazısı bu tutumun en önemli yansımalarından 

biridir.641 Hacı Bektaş Veli dergâhından alınmış Kitabı-ı Vilâyetname-i Hacı Bektaş 

Horasani adlı kitaba dayanarak bu iddiada bulunan Şapolyo, ne yazık ki bu eserde 

“Otman” kelimesinin hangi harflerle yazıldığını açıklamamıştır. İlginç olan ise 

Osman’ın yazılışında “t” ve “s” arasında bir ses olan peltek s “ث”nin kullanımının Enver 

Behnan Şapolyo tarafından bilinmemesinin imkânsızlığıdır. Bu isim, “Osman-Utman-

Otman” gibi duyulmaya müsait bir harf sistemi ile yazılmaktadır. Ayrıca Türklerde 

Otman (od=ateş, ateş adam) adı vardır. Nitekim Rum Abdalları’nın büyük pirlerinden 

Otman Baba bilinen bir örnektir. Bahsedilen kitapta Otman adına raslamış olmak, 

Osman adının olmadığı anlamına gelmez. Tüm bu iddialar yukarıda vurgulandığı üzere, 

İslam, Araplar ve Türklük arasında bir mesafe yaratma çabası dâhilinde düşünüldüğünde 

                                                
639 Haydar Tolon, “Türk Tarihi – İslâmlık”, Uludağ, sayı:2, Nisan 1935, s. 21-25. Bu dönemde “Arap” 
etkisi İslam’dan mümkün mertebe dışlanılmaya çalışılmıştır. Nitekim Tolon gibi dönemin birçok 
aydınında Arap imajı, tipik oryantalist bakışın ürünüdür. Hatta Peygamberi övmek için dahi, O’nu Türklük 
ile irtibatlandıran son derece ilginç tutumlar ortaya çıkmıştır. Rejimin muteber din adamlarından İsmail 
Hakkı İzmirli’nin II. Türk Tarih Kongresi’nde yaptığı sunum metni, dönemin ruhunu son derece iyi 
yansıtmaktadır. “Peygamber kuvvetli bir ihtimal ile, oruk itibariyle Türk’tür. .. Peygamber Türkçe mektup 
yazmış, Türkçe davette bulunmuştur”. Bkz. İsmail Hakkı İzmirli, “Peygamber ve Türkler”, İkinci Türk 
Tarih Kongresi (İstanbul 20-25 Eylül): Kongre Çalışmaları, Kongreye Sunulan Tebliğler, s. 113, 
117.   
640 Bu konudaki rejimin düşüncesini en tipik şekilde yansıtan bir yazı için bkz. Afetinan, “Osmanlı 
Tarihinin Karakteristik Noktalarına Bir Bakış”,  İkinci Türk Tarih Kongresi (İstanbul 20-25 Eylül): 
Kongre Çalışmaları, Kongreye Sunulan Tebliğler, s. 756-765.  
641 Enver Behnan Şapolyo, “Osman’ın adı Otman’dır”, Uludağ, sayı: 4, Ağustos 1935, s. 47-51 . 



195 
 

bir anlam kazanmaktadır. Nitekim bu yazının da yayımlandığı 1935 yılının 3 Şubat 

gününden itibaren Atatürk’ün Kemal olan adı bir anda Kamâl’e dönüşmüştür. Bu 

dönüşümde, aslında etnik ve dil temeline dayalı yeni tarih ve milli kimlik inşa sürecinin 

etkisi rahatlıkla görülebilir. Arap ve İslam etkisinin dil, tarih ve kültür alanındaki etkisini 

kırmak isteyen rejimin kâmil kişi, olgun, yetkin gibi anlamlara gelen ve Arapça olan 

Kemal ismi yerine öz Türkçe olduğu “ordu ve kale” manasına geldiği vurgulanan 

Kamâl’i tercih etmesi bu bağlamda anlaşılabilir. İlk adı da Arapça olan, fakat 

peygamberin adı olması nedeniyle değiştirilmesinin tepkiyle karşılanacağı malum 

olduğu için, Kemal’i değiştirmek daha uygun görülmüş olabilir. Nihayetinde Atatürk, 

adını birçok yerde M. Kemal olarak kullanmış ve Mustafa’yı sadece (M-mim) olarak 

görünür kılmıştır.642 Bu noktada Enver Behnan Şapolyo’nun Osman-Otman iddiasının 

1935 yılında Uludağ dergisinde yer alması, Ankara’da üretilen bakış açılarının, taşraya 

Kemalizm’in organik aydınları eliyle sirayet ettirilmesinin bir örneğidir.   

 

Osmanlı dönemine ilişkin yazılarda ise belirli bir üslup kullanımı hemen göze 

çarpar. Mümtaz Şükrü Eğilmez’in Uludağ dergisindeki yazılarında Osmanlı 

padişahlarından bahsederken, Fatih Mehmet, Kanuni Süleyman gibi araya “Sultan” 

ibaresi koymadan, saltanatı hatırlatacak herhangi bir ibareye yer vermeden yazması 

dikkat çekmektedir. Daha sonraki yazılarında bu ibareleri ekleyecek olsa da Kamil 

Kepecioğlu da 1937 yılında kaleme aldığı “Çakır Ağa” başlıklı yazısında aynı tarzı 

sürdürmüştür.643Aynı üslup Erturan Uğuralp’in “Barbaroslar” başlıklı yazısında da 

izlenebilir.644 Nitekim 1935-1938 yılları arasında Osmanlı sultanlarının adının geçtiği 

yazılar çok azdır. Dönemin aydınları hangi düşünce dünyasından olursa olsun, henüz 

rejimin tepkisini çekebilecek konulara girmemeye özen göstermekte, ya da yukarıdaki 

örneklerde görüldüğü üzere çok dikkatli bir üslup kullanılmaktadır.  

 

Oysaki Uludağ dergisinde göze çarpan “sultan” ibaresine yönelik bu kullanım 

şekline Ün dergisinde rastlanmamaktadır. Derginin en uzun soluklu ve istikrarlı 

yazarlarından biri olan Neşet Köseoğlu’nun, derginin birinci sayısında kaleme aldığı ve 

                                                
642 Mustafa Kemal’in kullandığı isimleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Ö. Alkan, “Mustafa'dan 
Kamâl'a Atatürk'ün İsimleri”, Toplumsal Tarih, Sayı 204, Aralık 2010, s.56-64.  
643 Kamil Kepecioğlu, “Çakır Ağa”, Uludağ, sayı 12-13, İkinci Teşrin 1937, s. 7-8.  
644 Erturan Uğuralp, “Barbaroslar”, Uludağ, Sayı: 24, İkinci Teşrin 1939, s. 17-23.  



196 
 

“Ispartalı Büyük Adamlar” başlıklı yazı dizisinin ilk bölümünde yer alan “Kınalı Hoca 

Fatih Sultana hocalık edecek kadar yükselmiş olan Abdülkadiri Hamidi Ispartalıdır. 

…Abdülkadir efendi İkinci Murat asrı ülemasından mevlâna (Ali Tasi)ye hizmet etmiş. 

Bazı memuriyetlerde bulunduktan sonra İkinci Sultan Mehmede Hoca olmuştur” 

açıklamasında “sultan” ibaresini kullanmaktadır.645 

 

Ün dergisinin, Isparta’nın Osmanlı devirlerine yönelik yazılara yer vermede 

görece bir rahatlık içinde olduğu yukarıda belirtilmişti. Bu noktada farklı üslup ve yazım 

tercihlerini belirleyen etkenin ne olduğu hususunda düşünmek gerekmektedir. 

Nihayetinde 1930-1938 döneminde Osmanlı mirasının göz ardı edildiği hatta toplumda 

bu noktada bir hafıza kaybı yaratılmak istendiği genel bir kabuldür. Buna karşın Ün 

dergisindeki bu farklı tutum, Kemalizm’in tarih yazımı konusunda, kendisinin organik 

aydınları dışında, keskin bir siyasetinin olmadığı, Kemalizm’in taşraya yönelik açık ve 

tek yönlü bir siyasetinin bulunmadığı, bu durumun aydınların şahsi tercihleri olduğu ya 

da belirli kentlerde aydınların rejimin tepkilerine karşı çok daha duyarlı bir şekilde 

davrandığı düşünülebilir. Bu ihtimallerden sonuncusu Bursa özelinde açıklayıcıdır. 

Çalışmanın birinci bölümünde de üstünde durulan 1933 Bursa Olayı henüz çok tazedir. 

Şeyh Sait İsyanı ve Menemen Vakası gibi iki travma geçiren rejim, Bursa’daki olayları 

son derece ciddiye almıştır. Mustafa Kemal Atatürk, olayın hemen akabinde programını 

değiştirerek 5 Şubat 1933’te Bursa’ya gelmiştir. Böylelikle Bursalı aydınlar, rejimin 

gözleri bir kat daha fazla üzerlerindeyken, bu hususta daha dikkatli davranmayı tercih 

etmiş olabilirler. Ayrıca Bursa, çalışmanın birinci bölümünde ayrıntılı bir biçimde 

tartışıldığı üzere, Osmanlı medeniyeti ve tarihi ile taşradaki hiçbir kentin mukayese 

edilemeyecek kadar sıkı bağları olan bir kenttir. Böyle bir kentte Osmanlı hükümdarları 

için kullanılabilecek her türlü tanımlama ve sıfat, başka yerlerde olduğundan çok daha 

fazla göze batabilir. Nitekim Osmanlı tarihi hakkında yazmanın ve araştırma yapmanın 

çok daha rahat bir ortama kavuştuğu 1940’lı yıllardaki üslup değişimi dikkatlerden 

kaçmaz. Daha ilginç olan, 1930’larda kaleme aldığı yazılarda “sultan” ibaresi 

kullanmayan Kamil Kepecioğlu’nun 1940’lı yıllarla birlikte bu ibareleri kullanacak ve 

padişahlara övgüler düzmeye başlayacak olmasıdır.  

                                                
645 Neşet (Köseoğlu), “Ispartalı Büyük Adamlar”, Ün, Sayı:1, Haziran 1934 s. 4.  
 



197 
 

 

İncelenen dönem içinde Uludağ dergisinin kültür ve sanat meselelerine bakışı 

Kemalizm’in “milli kültür” politikaları dâhilindedir. Ali Ulvi Elöve’nin 12-13 ve 17. 

sayılar arasında toplam 5 yazısı “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri” 

başlığını taşımaktadır.646 Elöve’nin verdiği bilgilere göre Tuyuğ’lar Çağatay 

Türkçesinde ve bu Türkçe’yi kullanarak şiirlerini yazan Ali Şir Nevai’de en güzel 

örnekleri mevcuttur. Tuyuğ’lar Nesimi’nin de aralarında olduğu Azeri şairlerinde 

görülen murabbalarla son derece benzer olan ve İran rubaileri ile mukayese 

edilecebilecek oranda güçlü bir şiir türüdür. Fakat bu tür İvaz Paşa zade Atai gibi birkaç 

isim hariç tutulursa Osmanlı devrinde kendisine yer bulamamıştır. Osman Orhan Şaik 

Gökyay’ın “Dede Korkut Hikayeleri’nden”647 ve Ali Ulvi Elöve’nin “Orhon 

Kitabelerinden”648 başlıklı incelemeleri de yine “milli kültür” politikalarıyla uyumlu 

yazılardır. Dergide yayınlanan şiirlerde ise genellikle hece ölçüsü kullanımı dikkat 

çeker.  

 

Bursa gibi tarihi anıtsal eserlerle ve geleneksel sanatların en güzel örnekleri ile 

bezenmiş bir kentin en önemli kültür dergilerinden biri olan Uludağ’da bu sanat 

dallarına karşı ilgisizlik ve görmezden geliş üstünde durulması gereken bir husustur. 

Osmanlı mirasına yönelik olumsuz bakış ve yaratılmak istenen “hafıza kaybı” sadece 

tarih algısı ile sınırlı değildir. Bir bütün olarak kültürel bir unutuş ve bu sayede 

Osmanlı’nın içinde yer alamadığı düşünülen Batı medeniyet dairesine girebilme amacı 

güdülmektedir. Bu çerçevede Saray ve tekkelerde gelişen geleneksel Türk-İslam 

sanatları yerine, folklor çalışmalarının bir parçası olarak halk kültürünün ürünlerine 

yönelinmiş, Türk’ün bozulmamış özü, modern kalıplar içinde yeniden biçimlendirilmek 

üzere, Cumhuriyet sanatkârlarının eline sunulmuştur.  
                                                
646 Ali Ulvi Elöve, “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri”, Uludağ, sayı: 12-13, İkinci 
Teşrin 1937,  s. 30-33.  
      Ali Ulvi Elöve, “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri”, Uludağ, sayı: 14, 2. Kânun 
1938, s. 6-8. 
      Ali Ulvi Elöve, “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri”, Uludağ, sayı: 15, Mart 1938,  s. 
9-16. 
      Ali Ulvi Elöve, “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri”, Uludağ, sayı: 16, Mayıs 1938 
s. 22-32. 
      Ali Ulvi Elöve, “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezineleri”, Uludağ, sayı: 17, Temmuz 
1938, s. 17-30. 
647 Orhan Şaik Gökyay, “Dede Korkut Hikayeleri’nden”, Uludağ, sayı: 14, 2. Kânun 1938,  s. 39-43. 
648 Ali Ulvi Elöve, “Orhun Kitabelerinden”, Uludağ, sayı: 20, Şubat 1939,  s. 14-25.  



198 
 

 

Geleneksel sanatların yaratılmak istenen “hafıza kaybı” sürecinden payını alması 

söz konusu sanatların niteliği ile son derece alakalıdır. Daryush Shayegan Melez Bilinç 

başlıklı eserinde “Batı dışında “öncelikle estetik alan hiçbir zaman özerk bilgi haliyle 

bağımsız bir alan olmamıştır; hiçbir zaman dinden ve gelenekten ayrılmamış, daima 

bölünmez bir bütünün parçası olmuştur. ..Kendi kültürlerini, hatta habituslarını oluşturan 

bir bilinç dışı şemalar sistemi vardır ve ortaçağın büyük sanatı kolektif bir eserdir” 

der.649  

 

Bütünsellik, dinden bağımsız olmaması ve kolektifliği geleneksel sanatın en 

önemli özellikleri olarak öne çıkar. Sanat, her halükarda en büyük sanatkâr olan Allah’ın 

yaratımındaki güzelliğe bir öykünme ve saygıdır. Muhteşem olan O’nun eseridir. 

Geleneksel dönemin sanatkârı, “yaratma” iddiasında değildir, Yaratanın güzelliğinin 

tecellilerini görür, duyar, duyumsar ve bunları en fazla kendince aksettirir. Bütün 

güzellikler O’nda birlenir. Nitekim geleneksel İslam sanatları, birbirinin 

tamamlayıcısıdır ve bir bütünlük içindeki ahengi yakalamaya çalışır. Tezhip, hat, ebru, 

naht, nakkaşlık, oymacılık gibi sanatlar çoğu zaman bir arada kullanılır. Fakat bu 

sanatların hemen hemen hepsi, ya dini metinlerde ya da dini mekânlarda yer bulur. 

Müzik de farklı değildir. Klasik müziğimizin yüzyıllarca okulu, başta Mevlevihaneler 

olmak üzere dergâhlardır. Saray erkânı da bu okulun talebeleri olarak müzikle uğraşırlar.  

 

İşte tüm bu nedenlerle Cumhuriyet, geleneği bir bütün olarak yadsımış ve kendisi 

Anadolu-Orta Asya, bir diğer deyişle Anayurt-Atayurt ilişkisi üzerinden medeni-laik bir 

topluluk ve gelenek icadına girişmiştir. Nitekim geleneksel sanatlarımıza ve 

sanatkârlarımıza –hat, tezhip, minyatür, divan edebiyatı, klasik mimari- yönelik ilgi ve 

övgülerin aşağıda tartışılacağı üzere, Uludağ dergisine 1946 sonrası yansımaya 

başlaması ve aynı yıl Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun kurulup, anıtsal eserlerin 

restorasyonu girişimine, kültürel elitlerin yanı sıra siyasal ve ekonomik elitlerin de 

destek vermiş olması, paradigma değişikliğinin önemli bir göstergesidir.  

 

                                                
649 Daryush Shayegan, Melez Bilinç, İstanbul, Metis Yayınları, çev. Haldun Bayrı, 2013, s. 67, 69.  



199 
 

Bu çalışmada Uludağ dergisinin birinci dönemi olarak tartışılan 1935-1939 yılları 

arasında Kemalist politikaların ve yerelde de Kemalist aydınların tartışmasız bir etkisi 

olmuştur. Nitekim bu dönemde derginin etkin kalemleri, Haydar Tolun, Namdar Rahmi 

Karatay, Enver Behnan Şapolyo, Ali Ulvi Elöve gibi inkılâpçı aydınlardır. Bursa’nın 

özellikle dergâh köklerinden gelen ve önceki bölümlerde tartışılmış olan geleneksel 

aydınlarının bu dönemde Uludağ dergisinde yer almadığı göze çarpar. Henüz kadı 

sicilleri üzerine yapılan çalışmalar tam manasıyla neşredilme durumuna gelmediği için 

de ciddi yerel tarih çalışmaları çok fazla göze çarpmaz. Bu sebeplerle, ileride Bursa’nın 

kültürel hayatına damgasını vuracak olan aydınlara bırakılan miras bakımından Uludağ 

dergisinin 1935-1938 döneminin çok fazla bir işlevi olmadığı söylenebilir. Geleneksel 

aydınlar içinde yayın faaliyetine aralıksız devam eden tek şahıs, Halkevi Müzecilik ve 

Temsil Şubesi’nin de üyesi olan Mısrî Dergâhı Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi’dir. 

Şeyh Efendi her ne kadar Halkevi bünyesinde çalışsa da Uludağ dergisine yazı olarak 

herhangi bir katkıda bulunmak istememiştir. Bunun öncelikli sebebi olarak, dönemin 

tarih-kültür algısı ve dil politikaları olarak görülebilir. Özellikle dil devrimi ile birlikte 

başlayan öz Türkçe kelimeleri ve uydurmacaları Arapça ve Farsça kökenli kelimelerin 

yerine ikame etme süreci, aynı zamanda belirgin bir geleneksel üslubuna sahip650 

Mehmed Şemseddin Efendi gibi şahısların, “resmi” dergilerde yazı yazmasını şüphesiz 

zorlaştıran bir etkendir. Fakat 1936 yılında vefat eden Şeyh Efendi, 1940’ların ikinci 

yarısında Bursa’nın kültür hayatına damgasını vuracak olan aydınlara, Bursa tarihini, 

eski mimarisini ve şahsiyetlerini tanımaları konusunda köprü vazifesi görmüş, miras 

bıraktığı kültürel sermaye ve sosyal ağları ile onları besleyen en önemli kanallardan biri 

olmuştur.651 Bu yüzden, bu dönemde Bursa’nın en önemli kalemlerinden biri olan 

Mehmed Şemseddin Efendi’nin Uludağ dergisi dışındaki faaliyetleri önem taşımaktadır.  

                                                
650 Mehmet Şemseddin Ulusoy’un kitapları incelendiğinde “mukaddime” bölümünün besmele ve salavat 
ile başladığı görülür: “Bismillahirrahmânirrahîm, Elhamdü lillahi Rabbi’l-alemin vessalâtü vesselâmü alâ 
Nebiyyinâ Muhammedin ve âlihî ve izzetihî ecma’în”. Kitapların sonu da çoğunlukla bir dua ile biter. Bir 
kısmında kendi tarikat silsilesini ekleyerek bitirir. Dil kullanımı da ağdalı, bol Farsça ve Arapça kelime ve 
terkiplerle süslüdür. Mehmed Şemseddin Ulusoy’un bu üslubu dönemin diğer meşayıh kökenli yazarların 
kitapları ile mukayese edildiğinde, ortak bir üslup kullanımı olduğu görülür. Nitekim Mısrî 
kütüphanesindeki 600 el yazma eserin büyük çoğunlu benzer bir giriş ve sonuçla yazılmıştır.  
651 Esasen bu dönemde de tüm aydınların, Kemalizm’in tarih ve kültür tezlerini kabul ettiği söylenemez. I. 
Türk Tarih Kongresi’nde Fuat Köprülü ve Zeki Velidi Togan’ın Türk Tarih Tezi’ne itirazları ortadadır. 
İtirazların bir değerlendirmesi için Bkz. Ersanlı, a.g.e., s. 139-174. Her ne kadar Halkevlerinin 
kuruluşundan sonra 1937 yılında yapılan II. Türk Tarih Kongresi’nde hiçbir muhalif sese yer verilmese de 
önce Fuat Köprülü, İsmail Hakkı Uzunçarşılı daha sonra Halil İnalcık gibi tarihçiler, Osmanlı tarihine olan 
ilgiliyi diri tutmada önemli bir köprü vazifesi görmüşlerdir.  



200 
 

 

3.3.1.2. 1940 Kuşağı ile Gelenek Arasında Bir Köprü: Mehmed Şemseddin 

Ulusoy 

 

Mehmed Şemseddin Ulusoy, babasının postnişînlik yaptığı Bursa’daki Mısrî 

asitânesinde 1867 yılında dünyaya gelmiştir. Babasının memuriyet vazifesi nedeniyle 

Aydın’da başladığı tahsiline İzmir’de devam etmiş daha sonra 1879 yılında Mihaliç 

Rüştiyesi’ni birincilikle bitirmiştir. Aynı zamanda tasavvufî eğitimine de başlayan 

Mehmed Şemseddin Efendi’nin, Mısrî şeyhi olan babası İsmail Nazif’ten, Abdullah 

Münzevî (Nakşibendî) dergâhı şeyhi Mustafa Vahyî Efedi’den ve Atinalı Ali Rıza 

Efendi Dergâhı şeyhi (Mısrî-Halvetî) Mustafa Lütfullah Efendi’den eğitim görmüş, 

yanlarında seyr-u sulûkunu tamamlamış ve icâzetnamelerini almıştır. 19 Ocak 1893 

yılında Mısrî Dergâhı postuna oturan Mehmed Şemseddin Efendi tekke ve zaviyelerin 

kapatılmasının kabul edildiği 30 Kasım 1925’e kadar bu görevi sürdürmüştür. Mısrî 

Dergâhı postnişînliği yanında bir süre de İsmail Hakkı Dergâhı ve Çarşamba Dergâhı’nı 

vekâleten yönetmiştir. 1 Ocak 1909 tarihinde İsmail Hakla Dergâhı'nın başına geçen 

Cemaleddin Efendi'nin ve 25 Mayıs 1910 tarihinde Çarşamba Dergâhı'nın başına geçen 

Süleyman Sabri Bey'in yetişmelerinde büyük gayret göstermiştir. Bursa Düyûn-ı 

Umûmiyesi'nde uzun yıllar müzayede kâtipliği yapmış olan Mehmed Şemseddin Efendi, 

1910'dan sonra bu görevi bırakmış; vaktini Bursa tarihi, kültürü ve tasavvufî konularda 

çalışarak geçirmişmiştir. 7 Nisan 1911 kurulan Tarih-i Osmanî Encümeni'ne üye 

seçilmiştir. Meşâyıh Meclisi'nde, Donanma Cemiyeti'nde ve Cihat Komisyonu'nda görev 

almıştır. İşgal yıllarında, Milli Mücadele’yi desteklemesine karşın, davetli olduğu bir 

toplantıya katıldığı için aralarında vali vekili Nazif Bey, müftü vekili İzzet Efendi, 

gazeteci Mümtaz Şükrü, dava vekili Ferit, Hahambaşı Hayim gibi Bursa’nın önde gelen 

kişileri ile birlikte tutuklanmış, 36 gün sonra 22 Şubat 1923 günü beraat etmiştir. 1927 

yılında kütüphane tetkik memuru olarak görevlendirilmiştir. 14 Nisan 1928 yılında 

tarikat faaliyeti yürüttükleri gerekçesi ile halasının oğlu ve Kara Kedi Cami İmamı ile 

birlikte tutuklanmış, kitapları, eserleri ve evrakı tahrip edilmiş, bir hafta sonra serbest 

bırakılmıştır. Serbest bırakılmasında, 1922 yılında Bursa’ya ilk gelişinde Mustafa 

Kemal’i, kendisinin kaleme aldığı Nevbiye Kudumiyesi ile karşılayan meşâyıhın 

başında olması ve kudumiyenin el yazılı nüshasının, Mustafa Kemal’in resmi ile birlikte 



201 
 

defterinden çıkmış olması etkili olmuştur. Böylelikle kendisinin Cumhuriyet aleyhinde 

olamayacağına kanaat getirilmiş ve serbest bırakılmıştır. 1933 yılında kurulan Bursa 

Tarih Komitesi’nde başkanlık, Müzecilik ve Sergi Şubesi’nde üyelik görevinde 

bulunmuştur.652 Dergâhların kapatılmasından sonra maddi sıkıntılarla karşılaşmış olan 

Mehmed Şemseddin Ulusoy, altmış lira ücretle Bursa evkaf sicillerini tedkik etmeye 

memur edildiği yazının Bursa’ya geldiği gün, tedavi gördüğü İstanbul’da 9 Ekim 1936 

günü vefat etmiş, vasiyeti gereği Merkez Efendi haziresinde medfun Niyazi-i Mısrî’nin 

kardeşi Şeyh Ahmed Efendi’nin yanına defnedilmiştir. Mehmed Şemseddin Ulusoy, 

Bursa tarihi ve kültürü üzerine en çok eser vermiş mutasavvıf olarak bilinmektedir.653   

 

Mehmed Şemseddin Efendi bir önceki bölümde de tartışıldığı üzere, gelenek ve 

modernite arasında yaşanan en gerilimli günlerin din adamı ve yerel tarihçisi olarak 

talihsiz bir aydın sayılabilir. Dergâhı kapatılmış, kütüphane ve evrakını kurtarabilmek 

için yoğun mücadele vermiş, iki kez İstiklâl Mahkemesi’nde yargılanmış, din 

adamlarının hızla statü kaybı yaşadığı bir dönemde, rejimin yeni tarih ve kültür 

ideolojisi nedeniyle görmezden gelinen Osmanlı dini ve kültürel mirasıyla ilgili Bursa 

sathında çalışmalar yapmış ve eserlerinin büyük bir kısmını bastıramadan vefat 

etmiştir.654 Bugün Bursa tarihinin en seçkin simalarından biri olarak anılmasına rağmen, 

Prof. Dr. Mustafa Kara’nın, Prof. Dr. Kamil Akarsu’nun ve Dr. Mustafa Tatçı 

1980’lerden itibaren adeta Mehmed Şemseddin Efendi’yi tüm Bursa için yeniden 
                                                
652 Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Mehmed Şemseddin Efendi’nin 1911’de kurulan Tarih Encümeni 
Şubesi’ne ve 1932’de kurulan Halkevi Tarih, Dil ve Edebiyat Şubesi’ne başkanlık ettiğini söyler.(Bkz. 
Fındıkoğlu, a.g.e.). Mehmed Şemseddin Efendi aslında bu şubenin başkanı değildir. Şube, Tarih Komitesi 
ve Di-Edebiyat Komitesi olarak iki kısma ayrılır. Mehmed Şemseddin Efendi Tarih Komitesi’nin 
başkanlığını yapmıştır. Tarih Komitesi 1940 yılında bu şubeden ayrılarak Müzecilik-Sergi şubesi ile 
birleşmiştir. Müzecilik-Sergi Komitesi bu yüzden 1940 yılından sonra Müzecilik-Sergi, Tarih ve 
Müzecilik Şubesi gibi iki ayrı isimle de anıldığı olmuştur. Bkz. Akkuş, a.g.e., s. 84 ve s. 140.  
653 Mehmed Şemseddin Ulusoy kendi hayatını Gülzâr-ı Mısrî başlıklı kitabının son bölümünde 
anlatmıştır. Bu eserin çevirisi için bkz. Mustafa Kara, “Bursalı Bir Tarihçi Mehmet Şemsettin (Ulusoy) 
Efendi”,  Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi,  Cilt. 3, sayı: 3, 1991, s. 99-105. Ayrıca bkz. 
Yusuf Kabakçı, “Bursalı Tarihçi Mehmed Şemseddin Efendi ve Seyahatnamesi “Dildâr-ı Şemsî”, Uludağ 
Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 17, sayı: 1, 2008, s. 262-282. Mustafa Kara, Mehmed 
Şemseddin Ulusoy, Cemal ile Celal Arasında Bir Ömür, s. 18-31.  
654 Nitekim Bursalı gazeteci R.R. Yüceer, Mehmed Şemseddin Ulusoy’un en çok önem ve emek verdiği 
Diyâr-ı Şemsi adlı, Bursa tarihine ait sekiz yüz küsur sahifeli eserini bastırılmasını temin için 1936 yılında 
Halkevine verdiğini, kitabın Halkevi tarafından Maarif Vekâletine gönderildiğini fakat gelen cevapta 
“Şimdilik bu arzunun yerine getirilmesi mümkün olmadığı”nın bildirildiğini söyler. Şeyh efendi, her ne 
kadar Halkevi şubelerinde görev yapması ve Mi’yâr-ı Şemsi başlıklı eserini dönemin gazetelerinden olan 
Yeni Fikir’de bölüm bölüm neşredecek kadar yerel iktidar aygıtlarına kendisini kabul ettirmişse de henüz 
Ankara’nın icazetini almaya muvaffak olamamıştır. Bkz. R. R.  Yüceer, “Mehmet Şemsettin Ulusoy”, 
Uludağ, sayı 9, İkinci Kanun 1937, s. 39.  



202 
 

keşfedilir kılan çalışmaları sayesinde, kitapları latinize edilmekte, birçok doktora tezine 

konu olmakta ve Bursa tarihine ilişkin artık Mehmed Şemseddin Efendi’ye atıf 

yapmayan neredeyse hiçbir çalışma bulunamamaktadır.655 Mehmed Şemseddin 

Efendi’nin 1930 ile vefat ettiği 1936 yılları arasındaki önemi, yerel tarih çalışmalarını, 

her türlü olumsuzluğa rağmen aksatmadan sürdürmesi, böylelikle bir sonraki kuşağa 

1946 dönüşümünden sonra faydalanacakları büyük bir birikim bırakmış olması, bu 

dönemde gelenek ve Cumhuriyet arasındaki bağların yeniden kurulmasında önemli 

vazifeler yüklenecek olan aydınlarla, genç kuşağın sosyal bağlarını örecek ilişkileri 

oğluna devretmesi olarak görülebilir. Böylelikle Mehmed Şemseddin Efendi, Bursa için, 

Osmanlı mirası ile Cumhuriyet tarihi arasında köprü vazifesi gören aydınlardan biri 

olmuştur.656  

 

1925 yılında tekke ve zaviyelerin kapatılması ile şeyhlik vazifesini yürütme 

imkânından yoksun kalan Mehmed Şemseddin Ulusoy, 1930 yılından itibaren kent 

tarihine ilişkin son derece önemli çalışmalarından Dildâr-ı Şemsî – 1347 (1930), Diyâr-ı 

Şemsî – 1351 (1934), Karâr-ı Şemsî – 1349 (1932) ve Medâr-ı Şemsî – 1348 (1931) adlı 

eserlerini kaleme alır.657 Bu eserlerden Diyâr-ı Şemsî Bursa tarihine ilişkin 800 sayfalık 

kapsamlı bir eserdir. Karâr-ı Şemsî Bursa mezarlıklarındaki meşhur kişileri, hangi 

kitaplarda terceme-i hallerinin bulunduğu, defnedenlerinin belli olup olmadığını 

gösteren önemli bir eserdir. Medâr-ı Şemsî Bursa camileri ve kitabelerini inceler, 

tasnifler ve tarihçelerini anlatır.658 Dildâr-ı Şemsî başlıklı eseri ise, dergâhının kurucusu 

Niyazi Mısrî’nin Limni’deki türbesine yaptığı ziyaretleri anlatan, yolculuk boyu 

izlenimleri, farklı zaman dilimlerinde geçtiği yerlerin yıllar içindeki değişimlerini, 

                                                
655 Bkz. Nezaket Özdemir, “Bursa’ya Emek Veren Üç Büyük Zatın Kaynakçası: Kazım Baykal, Kamil 
Kepecioğlu, Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Bursa’da Yaşam, Aralık 2009, s. 62-63. Can Ulusoy, “Bir 
Aydın Olarak Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Sufi Bursa, Edt. Mustafa Kara, Mart 2013, s. 63-67.  
656 Şeyh efendi için Osmanlı-İslam mirası kadar Türk kültürüne aidiyet de önemlidir. Mekke’de büyümüş 
olan kardeşi Ali Haydar Efendi, ağabeyinin çağrısıyla Bursa’ya vardığı zaman üzerinde geleneksel Arap 
kıyafetleriyle ağabeyinin dergâhının kapısına kadar gelmiştir. Kardeşini çocukluğundan beri hiç görmemiş 
olmasına rağmen şeyh efendi, kardeşi kıyafetlerini değiştirene kadar kapısından içeri sokmamıştır. Ali 
Haydar Efendi ancak kıyafetini değiştirdikten sonra ağabeyiyle kucaklaşabilmiştir. (Ali Haydar 
Ulusoy’dan, Mehmed Fehameddin Ulusoy’a nakledilen olay bana babam Ali Mecdüddin Ulusoy 
tarafından anlatılmıştı.) 
657 Kitapların asılları el yazmadır.  
658 Mehmed Şemseddin Efendi’nin tüm kitaplarının açıklamalı listesi için bkz. Yusuf Kabakçı, “Bursalı 
Mutasavvıf Tarihçi Mehmed Şemseddin Efendi ve Seyahatnamesi “Dildâr-ı Şemsî””, Uludağ 
Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2008, s. 270-271.  



203 
 

güzergâhındaki ve Limni’deki tarihi mekânları,  tanıştığı insanları ve toplulukları tahlil 

etmeye çalıştığı değerlendirmelerini içermektedir.659  

 

Yine bu dönemde Tarih Komitesi’nde beraber çalıştığı Kamil Kepecioğlu, 1930 

yılından itibaren incelemeye başladığı kadı sicillerinden yola çıkarak, 1940’lı yılların 

sonunda önce bölüm bölüm neşrettiği Bursa Kütüğü başlıklı bir kent ansiklopedisi 

kaleme almıştır. Aşağıda da tartışılacağı üzere, Kepecioğlu’na bu çalışmada en büyük 

katkıyı verenlerden biri Mehmed Şemseddin Efendi’dir.    

 

1925 sonrası art arda gelen toplumsal devrimlerle yerelde statü kaybına uğrayan 

dergâh kökenli aydınların, eserlerini gün ışığına çıkarabilmelerinin en masrafsız yolu 

Halkevi tarafından eserlerinin basılması veya bir yerel gazetede neşredilmelerinin 

sağlanmasıdır. Fakat matbuat hayatının siyasal iktidarın kontrol ve emrinde olduğu bu 

dönemde, yerel bir gazetede, bir aydının eserinin neşredilebilmesi için, yerel iktidar 

sahiplerinin onayından geçmesi ya da bir uzlaşının sağlanması gerekmektedir. Nitekim 

Yüceer’in yazısında bahsi geçen bir olay bu durumu son derece iyi örneklemektedir. 

Mehmed Şemseddin Efendi, tekkeler kapatılıp, buralarda var olan kitapların devlete 

teslimini öngören karara karşı, kütüphanesindeki kitapların şahsına ait olduğunu 

söyleyerek dava açmış ve kitapları teslim etmemiştir. Bunun üzerine Yüceer, Yeni Fikir 

gazetesinde Şeyh efendi ile ilgili çok sert bir yazının kaleme alındığını, buna cevap 

gönderen Şeyh efendinin hakkında tekrardan ağır bir yazı yazılıp, konuyla ilgili tenkit 

edici haberlere devam edildiğini, nihayetinde Mehmed Şemseddin Efendi’nin gazeteye 

bir ziyaret gerçekleştirdiğini söyler. Mehmed Şemseddin Efendi’nin kitapları teslim 

etmeme tavrının rejim aleyhtarı bir tutumdan kaynaklanmadığını gören Yüceer ile 

aralarında bir dostluk oluşmuş, hatta Bursa tarihi ile ilgili yanlışlıkları saptayıp, tenkit 
                                                
659 Bu eseri Latin harflerine çevrilmiş ve basılmıştır. Bkz. Şeyh Mehmed Şemseddin Mısrî (Ulusoy),  
Niyazî-i Mısrî’nin İzinde Bir Ömür Seyahat: Dildâr-ı Şemsî, İstanbul, Dergâh Yayınları, Hzr: Mustafa 
Kara-Yusuf Kabakçı, 2010.  
     Şeyh efendinin ansiklopedist ve otodidaktlığı vefatının ardından Ülkü, Uludağ ve Türkün dergilerinde 
konu edilmiştir. (Bkz. Hikmet Turhan Dağlıoğlu, “M. Şemseddin Ulusoy”, Ülkü, C. IX, Sayı: 53, 1937, s. 
385. R. Yüceer, “M. Şemsettin Ulusoy”, Türkün, sayı: 9, 1937, s. 38-41. ). Yakın arkadaşları İbnülemin 
Mahmut Kemal İnal Son Asır Türk Şairleri’nde, Hüseyin Vassaf Sefine-i Evliya’da Şemseddin Efendi’nin 
bu yönüne dikkat çekmişlerdir. (Bkz. İbnülemin Mahmut Kemal İnal, “Mehmed Şemseddin”,  Son Asır 
Türk Şairleri, C. IV., İstanbul, Dergâh Yayınları, s. 1807-1809. Hüseyin Vassaf, “Şeyh Muhammed 
Şemseddin Efendi”, Sefine-i Evliya, İstanbul, Kitabevi Yayınevi, Hz. Mine Akkuş – Yılmaz Akkılıç, 
2006, s. 105-120.) 
 



204 
 

ettiği Mi’yâr-ı Şemsi adlı eserin, “Tarih Yanlışlıkları” başlığı ile gazetede neşredilmeye 

başlanmıştır. Daha sonra Mehmed Şemseddin Efendi yaptığı başvurulardan da olumlu 

neticeler almış, böylelikle Bursa’nın en büyük şahsi kütüphanelerinden birini elinde 

tutmayı başarmıştır.660  

 

Çalışmanın birinci bölümünde Bursa’daki dergâhların ziyaretçileri arasında 

dönemin önde gelen devlet adamları ve aydınların bulunduğu, bu sosyal ağlar sayesinde, 

dergâh şeyhlerinin sosyal sermayelerinin gücünün anlaşılabileceği vurgulanmıştı. 

Dergâhların kapanmasından sonra, geçim sıkıntıları çekmeye başlayan şeyh efendiler, 

artık eskisi gibi devlet ricali ziyaret etmemektedir. Elbette bu durum, şeyh efendilerin 

eski kültürel elit statülerini kaybetmeleriyle ilişkili bir sosyal sermaye kaybıdır. Buna 

rağmen, en azından yaşam biçimi ve kültürel dünyalarını paylaşabilecekleri aydınlarla 

ilişkileri kopmamış, iletişimleri devam etmiştir. Bu dönemde Mehmed Şemseddin 

Efendi’nin Halil Ethem, Nüzhet Sabit, Mehmed Ali Aynî Bey, İbnülemin Mahmut 

Kemal İnal, Süheyl Ünver, Ahmet Hamdi Akseki, Hüseyin Vassaf gibi isimlerle 

irtibatını sürdürdüğü gözlenmektedir.661 Bursa-İstanbul arasında yaşanan bu sosyal 

ilişkiler, daha sonraki dönemlerde de Mehmed Şemseddin Efendi’nin oğlu Mehmed 

Fahameddin Bey tarafından devam ettirilmiştir. 1946 sonrası Bursa’nın kültürel 

yaşamına damgasını vuran cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların, Mehmed Şemseddin 

Efendi’den miras kalan sosyal sermayeyi Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun 

yaptığı çalışmalarda kullandıkları gözlenmiştir.  

 

3.3.2. 1938-1946: Normalleşme Süreci  

 

II. Dünya Savaşı yıllarında bir normalleşmeden bahsetmek ironik görülebilir. 

Nihayetinde uygulanan savaş ekonomisi, azınlıklara yönelik ayrımcı uygulamalar ve 

sola karşı baskıların artması, otoriter rejimin sürdüğünü göstermektedir. Fakat bu 

çalışmanın birinci ve özellikle de ikinci bölümünde tartışıldığı üzere, rejim, daha 

önceleri tasfiye ettiği birçok bilim adamı, düşünür ve siyasetçi ile yeniden barışmış, 

onlara görevlerini ve itibarlarını bir nevi iade etme süreci başlatmıştır. Yukarıda 

                                                
660Yüceer, “M. Şemsettin Ulusoy”, s. 39 
661Ae., s. 40 ve Şeyh Mehmed Şemseddin Mısrî (Ulusoy), a.g.e., s.239-240.  



205 
 

belirtildiği üzere Memduh Şevket Esendal’ın CHP Genel Sekreteri olması, CHP’de sağ 

kanadın ve taşra elitlerinin etkisini arttırmıştır. Ayrıca Osmanlı İmparatorluğu dönemine 

ilişkin yazılar yazmak, Türk Tarih Tezi’nin gündemden düşmeye başlaması ile ve gün 

geçtikçe gerileyen “milli kültür” inşa projesi karşısında daha da kolaylaşmıştır.662 

Böylelikle 1930’ların aydınları, yerlerini yeni kuşağa bırakırken, bu geçiş süreci, 1946 

sonrası için bir hazırlık evresi olmuştur.  

 

Bu evrenin en kuvvetli işaretleri, ilk ikisinden çok farklı bir mahiyette seyreden 

III. Türk Tarih Kongresi’nde verilmiştir. Ulusal düzeyde gerçekleşen, yabancı bilim 

adamı katılımının olmadığı kongre, 15-20 Kasım 1943’te Ankara’da toplanmıştır. 

Kongre konuşmaları ve sunulan tebliğler bu geçiş sürecini son derece çarpıcı bir biçimde 

ortaya koyar. Bir yandan Türk Tarih Tezi çerçevesindeki tebliğler ve tartışmalar 

sürerken, diğer taraftan ilginin Osmanlı tarihine kaydığı görülür.  

 

Açılış konuşmasını yapan Türk Tarih Kurumu Başkanı Ord. Prof. Dr. Şemseddin 

Günaltay, “milli tarih” algısı çerçevesinde bir söylev vermiştir. “Anayurdun göbeğinden 

Alacahöyük’ten çıkarılan eski atalarımızın kıymeti biçilmez” eserlerine vurgu yapan 

Günaltay, “pragmatik tarih yerini artık genetik tarihe bırakmıştır” sözleriyle 

Kemalizm’in tarihe bakıştaki “bilimsellik” iddialarına son derece uygun bir iddiada 

bulunmuştur.663 Günaltay konuşmasının devamında; “Türkler geriye doğru gidildikçe 

mazisi derinleşen, yayılan çok eski bir ırktır. Onun zaman ve mekânlara sığmayan 

heybetli tarihi de eski kavimlerin hemen hepsini kucaklamaktadır”664 ifadeleriyle Türk 

Tarih Tezi’nin en temel iddiasını bir kez daha vurgulamıştır. Batılıların Türklerin 

medeniyet kurucu rolünü bilinçli bir şekilde görmezden geldiğini ileri süren Günaltay’ın 

söylemi ırkçı tonlar taşımaktadır: “Bunlar, Türk beşiğinden ve ırkından başlamak üzere 

kasten yaptıkları tahriflerle milli tarihimize büsbütün başka bir sima vermiş, Türk’e ait 

şerefleri, başarıları başkalarına maletmiş, milattan iki üç bin sene evvel Hazar ötesinden 

gelerek yakınşarkta insanlığın ilk medeniyet meşalesini yakan, Türkler gibi kafaları 

                                                
662 Beşir Ayvazoğlu, “Türk Muhafazakârlığının Kültürel Kuruluşu”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce: Muhafazakârlık, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. Ahmet Çiğdem, C. 5, 4. b.s., 2009, s. 511. 
663 TTK Başkanı Ord. Prof. Dr. Şemseddin Günaltay’ın Açılış Nutku, III. Türk Tarih Kongresi (Ankara 
– 15-20 Kasım 1943): Kongreye Sunulan Tebliğler, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1948, s. 1-
2.  
664 A.e., s. 3.  



206 
 

brekisefal, dilleri iltisakî kavimlerin gerçek milliyetlerini bir türlü itiraf etmek 

istememişlerdir.”665 

 

Günaltay’ın bu konuşmasına karşın Kongre’nin esas ilgisi ve Türk Tarih 

Kurumu’nun çalışmaları Osmanlı İmparatorluğu üzerine yoğunlaşmıştır. Kongrenin A 

Seksiyonu: Prehistorya, Arkeoloji, Antropoloji ve Eski Çağ; B Seksiyonu: Orta Çağ, C. 

Seksiyonu: Yeni ve Yakın Çağlar başlıklarından oluşmuş, B ve C seksiyonunda Osmanlı 

İmparatorluğu dönemine ilişkin birçok sunum yapılmıştır. Bir önceki TTK’da Osmanlı 

ile ilgili olarak yukarıda da belirtildiği üzere sadece üç tane sunum yapılmıştır.  

 

Türk Tarih Kurumu’nun Genel Sekreteri olan Ord. Prof. Dr. Muzaffer Göker, 

kurumun son 6 yıllık faaliyet raporunu sunduğu konuşmasında, Osmanlı dönemine 

ilişkin araştırma ve yayınlara çok büyük önem verilmeye başlandığını ortaya koyar. 

Özellikle “basılacak” ibareli eserlerin çokluğu, ilginin 1938 sonrası yoğunlaştığını 

gösterir.666 Nitekim Göker: “Kurumumuz yakın tarihimizin ve bilhassa Osmanlı 

tarihinin ilmi esaslara göre yazılabilmesi için arşivimizdeki milyonlarca vesikayı gözden 

geçirmek işini ihmal edemezdi. Bugüne kadar mahdut tarihlere ve mahdut vesikalara 

göre ve ekseriya bu tarih ve vesikalar en küçük bir tenkide ve kontrole tabi tutulmadan 

yazılan yazılan Osmanlı tarihleri yanlış hükümlerle doludur. Araştırmacılar bu 

yanlışlıkları tashih edecek ve Türk tarihinin en mühim bir safhasını teşkil eden bu devrin 

doğru bir tarihini yazmak imkân ve dâhiline gireceklerdir” demiştir. Bu çalışmalar kendi 

içinde; yabancıların sefaretname ve hatıratları başta olmak üzere Osmanlı 

İmparatorluğu’na ilişkin çeşitli konulara yer verenler, Osmanlıcadan çeviri eserler, arşiv 

belgelerinden hazırlanılan eserler yayın işleri ve diğer eserler olarak sıralanabilir.667  

 

III. Türk Tarih Kongresi’nde dikkat çeken bir diğer husus ise İstanbul’un fethinin 

500. Yılı olan 1953’e yönelik olarak 10 sene öncesinden hummalı bir çalışma 

başlatıldığının bildirilmesidir. Böylelikle Osmanlı tarihine ilişkin “seçmeci yakınlıklar” 

                                                
665 A.e., s. 4. İltisakî kelimesinin karşılığı “bitişken”dir.  
666 TTK tarafından basılan ve basılacak olan kitapların listesi Göker’in konuşmasında verilmiştir. Bu liste 
için bkz. Ek-2.  
667 Bilhassa sefaret ve seyahat yoluyla gelmiş ecnebilerin seyahatname, sefaretname ve hatıralar olduğu 
gibi, Osmanlı tarihine ait mühim etütler ve diğer eserler tercüme edilmektedir.  Osmanlıca eski eserlerin, 
yeni nesillere kazandırılmak maksadıyla çevrilmekte olduğu vurgulanmaktadır.  



207 
 

üzerinden kurulan bakış açısına, Mimar Sinan’dan sonra İstanbul’un fethi gibi Osmanlı 

tarihinin en önemli askeri başarısı olarak görülebilecek bir olay dâhil edilmiştir. Gerçi 

yukarıda atıf yapılan Afet İnan’ın Osmanlı İmparatorluğu ile ilgili 

değerlendirmelerinden de görüleceği üzere, Türklükten uzaklaşmanın Fatih Sultan 

Mehmed dönemi ile birlikte başladığı iddiası üzerinden gidilirse, henüz Fatih Sultan 

Mehmed’in hükümdarlığının ikinci senesinde gerçekleşen fetih ile İmparatorluğun Türk 

devleti kimliğini hala koruduğu bir döneme denk geldiği iddia edilebilir. Fakat fetih 

kutlamaları için yapılan hazırlıklar ve bilimsel çalışmalar sadece 1453 ile sınırlı 

tutulmamış, Fatih dönemi birçok veçhesi ile gündeme taşınmıştır.668 Bu çerçevede Türk 

Tarih Tezi’nden uzaklaşıldıkça Osmanlı tarihi ile yakınlaşılmıştır.  

 

Bu normalleşme sürecinin Uludağ dergisine yansımaları, aşağıda ayrıntılı bir 

biçimde de görüleceği üzere, belirgin olmuştur. Çalışmada Uludağ dergisi ile mukayese 

bağlamında incelemeye tabi tutulan Ün ve Konya’da ise süreç bir önceki dönemden 

farklı bir özellik yansıtmaz. Ün dergisi belirli bir konu disiplini ve istikrarlı yazar 

kadrosu ile neredeyse her sayısında Osmanlı dönemine ilişkin de bir yazı yayımlamıştır. 

Aşağıda tematik dağılımı verilen Ün dergisinin Isparta Tarihi, Isparta’da Bulunan Eski 

Eserler ve Ispartalı Meşhur Adamlar başlıkları altında Osmanlı tarihine ilişkin 

yayımladığı düzenli yazılar takip edilebilir. Yukarıda da vurgulandığı üzere Hikmet 

                                                
668 “Türk ve dünya tarihinin en mühim hâdiselerinden biri olan İstanbul’un fethinin 1953 yılında 
kutlanacak olan 500 üncü yıl dönümüne, Kurumumuz da büyük bir önemle hazırlanmaktadır. Geçen sene 
âzamızdan Hikmet Bayur’un başkanlığı altında teşkil edilen komisyonun bir yıllık çalışmaları çok 
memnunluk verecek bir haldedir. Bu heyet kendisine şöyle bir çalışma planı çizmiştir: 

1-  Haritalar ve maketler yaptırmak 
2-   Resim albümleri tertiplemek 
3- Arşivlerde araştırmalar yaparak bu devre ait önemli vesikaları neşretmek 
4- Önemli vakfiyeleri tercüme ve neşretmek 
5- Fatih devrine ve İstanbul fethine ait bibliyografyalar tertiplemek 
6- Fatih devrinden kalmış eserlerin tamir ve restorasyon işleri üzerinden gerekli makamların nazarı 

dikkatini çekmek 
7- İstanbul’un 500 üncü fetih yıl dönümü günü İstanbul’da milletlerarası bir tarih kongresi toplamak 
8-  Aynı tarihte İstanbul’da bir tarih sergisi açmak 

Heyet bu çalışma programına göre eserlerin hazırlanmasına, bibliyografyaların tertibine başlamış, Fatih 
devrinden evvelki mimari eserlerin tamir ve restorasyonu için icap eden makamlara müracaat etmiş, 
İstanbul’un fetihten önce ve fetihten sonrasının üç maketinin yapılması için ilgililere vazifeler vermiş, 
şimdiden Arşivde Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan Fatih’in ölümüne kadar geçen devre ait birçok 
vesikalar buldurmuş ve siyakat yazısından bugünkü yazıya çevirme işine başlamış olduğu gibi, Fatih’in 
Divanını Türk harfleriyle izahlı olarak bastırmak üzere tertiplemiş ve devletin kuruluşundan Fatih’in 
ölümüne kadar Bursa’da yapılan anıtların sicillerini tamamlamıştır.” Muzaffer Göker, “Türk Tarih 
Kurumu’nun 6 Yıllık Çalışmaları”, III. Türk Tarih Kongresi (Ankara – 15-20 Kasım 1943): Kongreye 
Sunulan Tebliğler, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınevi, 1947, s. 30.  



208 
 

Turhan Dağlıoğlu, Naci Kum ve Neşet Köseoğlu bu alanda yayımlar yapan kişiler içinde 

en önde gelenleridir. Dağlıoğlu Uludağ dergisinde de on biri Bursa tarihi üzerine olmak 

üzere 12 yazı, Naci Kum ikisi Bursa tarihi üzerine olmak üzere 6 yazı yayımlamıştır. 

Köseoğlu da Bursa tarihi üzerine bir yazı yayımlamıştır.669 Bu yazıların büyük 

çoğunluğu da Osmanlı dönemi hakkındadır.  

  

 Tablo 3.4. Ün Dergisinin Tematik Dağılımı 

Konular Yazı 
Sayısı 

% Sayfa 
Sayısı 

% 

Türk İnkılâbı 96 10.3 218 9.3 
Nutuklar 25 2.6 52 2.2 
Isparta Tarihi 140 15 467 20 
Isparta’da Bulunan Eski 
Eserler 

48 5.1 155.5 6.6 

Isparta Coğrafyası 53 5.7 145 6.2 
Isparta Ekonomisi 75 8 188 8 
Isparta İlindeki Eğitim 
Durumu 

42 4.5 122 5.2 

Isparta Folklorü 198 21.3 427.5 18.3 
Ispartalı Meşhur Adamlar 132 14.2 399 17.1 
Diğer Konular 119 12.8 155 6.6 
Toplam 928 100 2329 100 

Kaynak: Ün dergisinde yazıların konularına göre dağılımı: Bkz. Hasan Kaş, 
“Isparta Halkevi Çalışmaları ve Ün Dergisi (1934-1950)”, Hacettepe Üniversitesi 
Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi), Danışman: Doç. Dr. Fatma Acun, Ankara, 2007, s. 74. 
 

Konya dergisi ise yine özellikle Selçuklu ve Karamanoğlu ağırlıklı yerel tarih 

çalışmalarına devam etmektedir. Konyalı aydınların bu tavrı anlaşılabilirdir. Osmanlı 

döneminde sadece bir eyalet merkezi olan ve taşradaki birçok kentin dahi önem 

bakımından arkasında yer alan bir kent hatırasındansa, Konya’nın en şanlı ve güçlü 

günlerini yansıtan Selçuklunun payitahtı olduğu zamanların hafızasını kurmak çok daha 

tercih edilebilir bir durumdur. Bursa’da ise Osmanlı mirasının görmezden gelindiği bir 

süreçte, yerel araştırmalar, aşağıda rakamlardan da takip edileceği üzere sınırlı kalmıştır. 

1938-1946 yıllarında, Osmanlı dönemine yönelik yerel tarih araştırmalarının görece 

rahatlaması ve kültür politikalarında Türk Hümanizması anlayışının benimsenmeye 

başlanması ile birlikte Uludağ dergisinde konu çeşitliliği artmaya başlamıştır. Atatürk, 
                                                
669 Uludağ dergisinin konu ve yazar istatiskleri için bkz. Ek-1.  



209 
 

Atatürkçülük, devrimler, milli gün ve bayramlara ilişkin yazılar bu dönemde hızla 

azalırken, yerel araştırmalar folklordan kentin önde gelen tarihi kişilikleri hakkında 

kaleme alınan portre yazılarına yerlerini bırakmıştır. Yine bu dönemde Osmanlı tarihine 

yönelik ilk dönemlerdeki son derece dikkatli üslubun da yerini belirgin bir rahatlamaya 

bıraktığı gözlenebilir. Ayrıca Türk Hümanizması çerçevesinde beliren kültür politikaları 

neticesinde, dil ve edebiyata ilişkin yazılarda da görece bir değişim olduğu söylenebilir. 

Nitekim ilk dönemin öz Türkçe üzerine odaklanan dil ve edebiyat çalışmaları azalarak 

da olsa sürmekle birlikte dünya edebiyatı ve sanatı hakkında daha fazla yazı 

yayımlanmaya başlanmıştır.  

 

Tablo 3.5. 1939-1946 Dönemi’nde Uludağ Dergisi’nin Tematik Dökümü 

Bursa Tarihi: 34 yazı % 10.52 

Edebiyat-dil-sanat (şiir hariç): 69 yazı % 21.36 

Genel Konular: 52 yazı % 16.09 

Genel Tarih: 15 yazı % 4.64 

Eğitim-Pedagoji-Felsefe: 37 yazı (15’i 

felsefe) 

% 11.45 

Biyografi-Portre: 37 yazı  % 11.45 

Köy Yazıları ( köy adları, tabiat 

bilgileri, köy yolları ve doğal kaynaklar 

dâhil): 43 yazı. 21 tanesi Bursa suları 

ile ilgilidir. 

%  13.31 

Folklor-Bursa Folkloru: 18 yazı % 5.57 

Halkevleri üzerine: 18 yazı % 5.57 

Toplam: 323 yazı Toplam: % 99.96 

 

 

Bu dönemde Uludağ dergisinde, 1935-1938 döneminin yazarları arasından öne 

çıkan yazarlar Namdar Rahmi Karatay, Ali Ulvi Elöve, Malik Adalan ve Haydar 

Tolon’dur. Namdar Rahmi Karatay, 1935-1938 döneminde daha çok, bu çalışmada 

“genel konular” başlığı altında incelenilen alanlarda yazı yayımlarken, bu dönemde 



210 
 

“Devrim Diyalektiği” başlıklı felsefe ağırlıklı 6 yazı kaleme almıştır.670 Haydar Tolon da 

bu dönemde eğitim-pedagoji alanında kaleme aldığı 8 yazı ile dikkat çeker. Malik 

Adalan, dil üzerine kaleme aldığı yazılarla Kemalist aydın kanonunun içinden öne çıkan 

isimlerden biridir. Adalan “Fatma Nine Konuşuyor” başlıklı yazılarında, Türk dilinin 

halk içindeki öz kullanımını gözler önüne sermeye çalışır. Fatma Nine, “köycülük” 

algısının yansıtmaya çalıştığı, halka ait bilgeliği temsil eden bir şahsiyettir.671Adalan’ın 

bu dönemde “Dil Devriminin Tamamlanması Yolunda” başlıklı, dil devrimini savunan 2 

yazısı daha göze çarpar. Ali Ulvi Elöve de bu dönemin ilk yıllarında “Tuyug ve Rubai” 

üzerine yazılarına devam eder. Kemalist aydın kanonunun bu temsilcilerinin Uludağ 

dergisinde etkinliğini sürdürüyor olması, tam da bu geçiş sürecinin en önemli 

göstergelerinden biridir.  

 

Bu dönemde, Hasan Âli Yücel’in genel çerçevesini çizdiği kültür politikalarına 

uygun olarak, Uludağ dergisinde edebi eser çevirileri ve batı klasik müzik dünyasının 

önde gelen kişileri üzerine portre yazıları yayımlandığı görülmektedir. J. M. Scatta, 

Thomas Moore, Rudyard Kippling’ten çeviriler ve Fransız sembolistlerinin şiirlerinden 

örnekler dergide yer alır. Niran Yetmen ise Chopin, Mendelssohn ve Schumann’ın kısa 

biyografilerini Uludağ dergisinde kaleme almıştır.  

 

Diğer yandan ise yukarıda da vurgulandığı üzere, Osmanlı Bursa’sına ilişkin 

yazılarda belirgin bir artış göze çarpmaktadır. Her ne kadar “Bursa Tarihi” başlıklı 

bölümün yüzde değeri bir önceki döneme göre düşük olsa bile - %16.31’e % 10.52 –bu 

dönemde kaleme alınan portre, folklor ve köy yazılarının hemen hemen tamamı Bursa 

                                                
670 Namdar Rahmi Karatay, adına Konya dergisinde oldukça sık rastlanılan Naci Fikret Baştak ile “Konya 
Enerjitizm Okulu”  olarak bilinen felsefi okulun temsilciliğini yapmıştır. 1 Ocak 1925 ile 15 Ekim 1929 
tarihleri arasında 51 sayı olarak çıkmış bulunan Yeni Fikir dergisinde bu felsefi düşüncelerini ortaya koyan 
Karatay ve Baştak’ın görüşleri, temel olarak Alman kimyacısı, felsefecisi F. Wilhelm Ostwald'in 
görüşlerine dayanır. Enerjitizm, Oswald’ın atom ve madde arasında kurduğu ilişkiyi, dengesizlik ve 
varlığın tekâmülü üzerinden okur ve bu okumanın dil, sanat, edebiyat, ahlak, iktisat gibi insan 
etkinliklerini açıklayabileceğini iddia eder. Bkz. Cemal Güzel, “Türkiye’de Maddecilik ve Maddecilik 
Karşıtı Görüşler”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, cilt:19, s. 69. Nitekim Karatay’ın 
Uludağ dergisinde, tablo 4’ten de anlaşılacağı üzere geniş bir alanda yazım faaliyetini sürdürmesinde bu 
felsefi bakışının açıklayıcı olduğunu düşündüğü yönü etkili olabilir.  
671 Bir köy insanını konuşturma ve onun bilgeliği üzerinden olaylara ilişkin düşünceler aktarma yöntemi 
Türk yazınında sıkça kullanılmıştır. Kurtuluş Savaşı yıllarında erken örneklerinden birini Tunalı Hilmi 
Bey’in “Memiş Çavuş” serisi oluşturur. Adalan, Gökalp’in “halka doğru” anlayışının yansıması olan, halk 
kültürünü halktan öğrenmek için halka giden bir aydın tipi olarak Uludağ dergisinde bu dönemde öne 
çıkar.  



211 
 

tarihi ile ilişkilidir. Necip Aksop’un “Bursa’ya Gelen Valiler” başlığı ile yayımladığı 20 

yazı, Osmanlı Devleti döneminde görev yapmış valilerin portrelerine yer veren yazılar 

olsa da görev yaptıkları dönemin Bursa’sı ve Bursa’da yaptıkları faaliyetlere odaklandığı 

için Bursa tarihinin de birer parçasıdır. Yine Aksop’un Bursalı şair ve yazarlar olarak 

nitelediği Osman Gazi ve Şeyh Küşteri ile ilgili “Bursalı Müellif ve Şairler” başlıklı iki 

yazısı bulunmaktadır. Aksop, Osman Gazi’ye ait olduğunu iddia ettiği bir gazeli de 

yayımlamıştır.672 Yine bu dönemde Mehmed Şemseddin Ulusoy, Elhac Aziz Ahmet 

Paşa, Ahmet Paşa, Rahmi Otman, İnegöllü İshak Paşa, Zaik Efendi, İsmail Hakkı 

Bursevi, Timurtaş Paşa, Okçu Paşa, Şükrü Çavuş, Süleyman Çelebi ve Lami Çelebi gibi 

Bursa tarihinin önemli isimleri hakkında da biyografi yazıları kaleme alınmıştır.673 

Kemalizm’in “milli tarih” algısından, 1946 sonrası sağ Kemalist ve cumhuriyetçi 

muhafazakâr aydınlar tarafından Cumhuriyet’in İslam ve Osmanlı ile bağını kuran ikinci 

bir “milli tarih” yaklaşımının benimsenmesinde, 1938-1946 süreci geçişin rahat olmasını 

sağlayan belirli bir birikim ortaya koymuştur. Aynı durum, “Türk Hümanizması” 

kapsamında şekillenen kültür anlayışının, mistik birer hümanist olarak gördüğü Anadolu 

erenleri ve mutasavvıfları üzerinden yaptığı çalışmalar İslam’la rejimin 1946 sonrası 

tazelediği ilişkisinde uygun bir zeminin hazırlanması noktasında yararlı olmuştur.   

 

Nisan 1941’de yayımlanan Uludağ dergisinin 34. sayısında, Ziyaeddin Fahri 

Fındıkoğlu’nun “Bursa Müverrihlerinden Mehmet Şemsettin Efendi” başlıklı yazısı 

yayımlanmıştır. Dikkat çekici olan husus elbette bu yazının yayımlanması değildir. 

                                                
672  Bkz. Necip Aksop, “Bursalı Müellifler ve Şairler: Osman Gazi”, Uludağ, sayı:35, Mayıs 1941, s. 32. 
Yalnız Uludağ dergisi Aksop’un bu neşrinin altına hemen şu ifadeleri not olarak düşmüştür: “Necip 
AKSOP’un, Osmanlı hükümeti devrindeki ananeye tâbi olarak, tereddütsüzce Osman Gazi’ye atfettiği bu 
manzume bazı kitaplarda koşma tarzında alınmıştır. Gazel olarak alındığı takdirde Musammat şeklinden 
olmak lâzımdır. Okuryazar olduğuna, hattâ tarihi şahsiyetine dair müsbet hiçbir bilgiye mâlik olmadığımız 
Osman Gazi’den böyle bir manzumenin kaldığını kabul etmek çok güç hattâ imkânsızdır. Manzumedeki 
fikirlerin büyük bir vuzuhla sıralanması, tekniğindeki mükemmeliyet bu manzumenin çok daha sonraları 
yazılmış olduğunu göstermektedir. Bunun içindir ki zamanımızın edebiyat tarihçileri bu manzume için 
Osman Gazi’nindir, demezler, Osman Gazi’ye isnadolunan derler.” A.e. 
Necip Aksop Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun da yöneticileri arasındadır.  
673 A. Rıza Yalgın, “Elhac Ahmet Aziz Paşa”, sayı: 37, Temmuz 1941, s. 33-37. Zeki Pınar, “Ahmet 
Paşa”, sayı: 41, Mayıs 1941, s. 37-41. Kamil Kepecioğlu, “İnegöllü İshak Paşa”, sayı: 45-46, Mart-Nisan 
1942,  s. 14-18. Doğan Avcıoğlu, “Zaik Efendi”, sayı: 47-48, Mayıs-Haziran 1942,  s. 27-31. (Ünlü bir 
divan şairi olan Zaik Efendi, Mısrî Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi’nin dedesinin kardeşidir.) Cemal 
Yener, “İsmail Hakkı Bursevi”, sayı: 49-50, Temmuz-Ağustos 1942, s. 19-22. (İsmail Hakkı Bursevî, 
İsmail Hakkı Tekkesi’ni kuran ünlü bir şeyhtir.) Kamil Kepecoğlu, “Timurtaş Paşalar”, sayı: 51-52, Eylül 
1942, s. 9-18. Kamil Kepecioğlu, “Okçu Baba”, sayı: 55, 2. Kânun 1943, s. 5-9. Fazlı Güleç, “Süleyman 
Çelebi”, sayı: 45-46, s. 1-2. 



212 
 

Çünkü daha önce Mehmed Şemseddin Ulusoy’un vefatından hemen sonra, R. R. Yüceer 

tarafından da bir yazı kaleme alınmıştır. Ulusoy, Halkevi’nin Müzecilik ve Sergi 

Şubesi’nde görev almış ve Tarih Komitesi başkanlığı yapmış bir zattır. Fakat bu sayının 

arka iç kapağında, Mehmed Şemseddin Efendi’nin, şeyh kıyafetleri içinde fotoğrafının 

basılması dikkat çekicidir. Nitekim ilk defa Uludağ dergisinde dini kisveler içinde bir 

kişinin fotoğrafı basılmaktadır. Dergâhlar kapatılmadan önce çekilmiş bu fotoğrafta 

tarikatın birçok sembolünün bulunduğu gözlenmektedir. 

 

Şekil 3. 1.  Mısrî Dergâhı son postnişîni Mehmed Şemseddin Ulusoy 
 

 
 

 

Mayıs 1941 yılında çıkan 35. sayıda Zeki Pınar’ın “Bursa’da Mevlevilik 

Tarihi’ne Ait Notlar” yazısı da ilk defa bir tarikat ve onun Bursa’daki izleri üzerine 

çıkan yazı olmuştur. Mevlevîlik özelinde düşünülecek olunursa bunda kendisi de bir 

Mevlevî olan dönemin Milli Eğitim Bakanı Hasan Âli Yücel’in etkisi elbette 

yadsınamaz. Bu tür yazıların yer alması, dönemin değişen kültür politikaları ile de 

Uludağ dergisinin 34. 
Sayısındaki iç arka kapakta 
basılı olan Mehmed Şemseddin 
Ulusoy’a ait fotoğraftır. 
Ulusoy’un tekke ve zaviyeler 
kapatıldıktan sonra da çekilmiş 
fotoğrafları bulunması rağmen, 
1925 öncesine ait olan bu 
fotoğrafta Ulusoy, Mısrî 
Şeyhlerinin Muharrem ayında 
giydikleri dini kisveler içindedir. 
Başındaki tac-ı şerif, 
Halvetiyye’nin Ahmeddiyye 
kolunun Mısrî tarikatının tac 
sarma biçimidir. Belindeki 
kemer Hz. Ali’nin önderlik vasfı 
verdiği ve bu yüzden bellerine 
kemer bağladığı 17 dervişine, 
Kemerbest’e atfen takılır. 
Kemerinin üstünde, teslim taşı 
adı verilen, 12 köşesi ile 12 
İmam’ı simgeleyen bir sembol 
bulunur. Kemerinin altında 
bulunan şeffaf taş, Necef taşıdır. 
Kemerde bulunan bu taşa 
Kamberiye adı verilir. 17 
Kemerbest’ten Hz. Kamber’e 
atfen takılır.  



213 
 

alakalıdır.674 Nitekim Konya dergisi de gün geçtikçe artan bir şekilde Mevlevî 

geleneğine ilişkin yazılar yayımlamaktadır. Fakat Uludağ dergisinde çıkan yazının farkı, 

Mevlana’dan ziyade Bursa’daki Mevlevî Dergâhı’ndan bahsetmesidir. Bursa’daki 

Mevlevî Dergâhı’nın meşâyıhından gelen Gökçen ailesinin Cumhuriyet idaresi ile olan 

sıkı ilişkilerine çalışmanın birinci bölümünde değinilmişti. Bu ilişkilere karşın, yine de 

1930’lu yıllarda, Bursa’nın en önemli merkezlerinden biri olan Mevlevihane ve Mevlevî 

geleneği üzerine tek bir yazı dahi Uludağ dergisinde kaleme alınmamıştır. Bu durum 

1930’larda bir sansürden ziyade, Uludağ dergisinin yayın politikası ile de alakalıdır. İlk 

yıllarda yerel tarih çalışmalarının çok az yer aldığı, daha çok devrimin ideallerini halka 

benimsetmek amacıyla yazıların kaleme alındığı, Uludağ dergisi bu açıdan da yukarıda 

sözü edilen Kaynak,  Yurt ve Kültür, Akpınar dergilerine benzer bir içeriğe sahiptir. 

Osmanlı ve İslam mirasına yönelik belirli bir yumuşamanın başladığı yıllarda ise Uludağ 

dergisi, yerel tarih araştırmalarına daha çok yer veren bir dergi hüviyetini kazanmaya 

başlamış ve bunun neticesi olarak da Mevlevî Dergâhı üzerine bir yazı kaleme 

alınabilmiştir.    

 

Halide Edip Adıvar’ın Hakkı Baha Pars’ın vefatı üzerine Uludağ dergisi için 

kaleme aldığı yazısında “..onun en hakim vasfı softalıkla mücadelesidir. Bundan Hakkı 

Baha Pars’ın amiyane manasiyle dinsiz olduğu anlaşılmamalıdır. Bilakis hayatında 

yalnız ve yalnız manevi kıymetler hâkim olmuştur” der.675 1930’ların ikliminde Ruşeni 

Barkın’ın “Din Yok Millet Var” yazısı ile Şeref Aykut’un Kamalizm’i676 gibi rejim 

tarafından da ciddiye alınan kitap ve yazılar göz önüne alındığında, Cumhuriyet aydının 

maneviyatı güçlü fakat softalığa karşı tanımlanması normalleşme sürecinin 

yansımalarından biridir. Burada maneviyat vurgusunun Cumhuriyetçi ethosla birlikte ele 

                                                
674 1939’a kadar olan süreç, milli kimliğin inşasında, Batılılaşma ile milli kültür yaratma hedefinin 
birarada götürülmeye çalışıldığı bir dönemdir. 1939’dan 1946’ya kadar olan süreç ise, Hasan Âli Yücel’in 
önderliğindeki “Türk Hümanizması”dönemidir. Esasen iki dönemde de Mevlana ve Yunus gibi 
mutasavvıflar, “Türk İslamı” anlayışı çerçevesinde öne çıkarılmış; bir nevi milli din projesinin bir parçası 
haline getirilmişlerdir. Hasan Âli Yücel ile birlikte ise, sadece İslam-Türklük tartışması içinde değil, 
hümanizma gibi Batılı değerlerin Anadolu’daki köklerine işaret etmek, böylelikle Türk kültürünü, 
evrensel kültürün bir parçası olarak sunmak amacıyla bu mutasavvıflar mistik birer hümanist olarak öne 
çıkartılmıştır. Bkz. Orhan Koçak, “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları”, (der.) Ahmet İnsel, 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Kemalizm, İstanbul, İletişim Yayınları, C. 2, 2002,  s. 396.   
675 Halide Edip Adıvar, “Hakkı Baha Pars”, Uludağ, 1. ve 2. Kanun 1941-42, sayı 42-43., s. 46.  
676 Ruşeni Barkın, “Din Yok Milliyet Var”, Bilim ve Ütopya, Sayı: 68, Şubat 2000, S. 8-26. “Mustafa 
Kemal, Barkın’ın yazısını okurken yazlarına aferin, bravo, alkışlar gibi ünlemler eklemiştir”.  Aykut, 
a.g.e.  



214 
 

alınmaması gerekir. Nitekim Hakkı Baha Pars, çalışmanın birinci bölümünde de 

belirtildiği üzere, Nakşibendî Ahmed Baba Dergâhı ve Pars Zaviyesi’nin meşayıhından 

gelir. Dergâhın son iki şeyhi, babası ve abisidir.  

 

Bu dönemde Uludağ dergisinin, Osmanlı tarihine bakışı da önemli bir değişim 

göstermektedir. Bir önceki dönemde “sultan” sıfatı bile kullanamayan yazarlar artık 

kalemlerini daha rahat kullanabilmektedirler. 1939 yılı ile birlikte Sağ Kemalist ve 

milliyetçi cenah içinde düşünülebilecek Hikmet Turhan Dağlıoğlu ve Orhan Şaik 

Gökyay ilk kez Osmanlı padişahları için “Sultan” sıfatı kullanmaya başlamışlardır.677  

1944 yılında ise Kamil Kepecioğlu’nun kaleminden ilk kez padişah övgüsü 

yapılmıştır.678 1930’lardaki yazılarında padişahlardan sultan namıyla dahi bahsetmeyen 

Kepecioğlu 1940’lı yıların ilk başlarında biraz çekingen bir tavırla, istikrarsız olarak bu 

unvanı kullanmıştır. Uludağ dergisinin Kasım-Aralık 1945’te yayımlanan 74. sayısında 

yayımlanan “İkinci Beyazıdın Karılarının Bursa’da Geçirdikleri Acı Hayatlar” başlıklı 

makalesinde Kepecioğlu “Sultan” sıfatını bolca kullanmış ve artık bu hususta bir istikrar 

kazanmıştır.679 Bu dönemde tarih şubesi tarafından incelenen kadı sicillerinden çıkan 

verilerin ve bilgilerin neşredilmeye devam edilmiştir. Özellikle R. R. Yüceer, Hikmet 

Turhan Dağlıoğlu ve Nazım Yücelt bu araştırmaları Uludağ dergisi ile buluşturur. Öte 

yandan Mümtaz Şükrü Eğilmez de Lâmiî Çelebi’nin Şehrengiz-i Bursa’sından bazı 

parçaları Uludağ dergisinde yayımlamış, Lâmi Çelebi’nin Münazara-i Sultan-ı Bahar-bâ 

Şehriyar-ı Şita’sını 20. ve 21. Sayılar için kısaltarak çevirmiştir.680 

 

 

 

 

                                                
677 Hikmet Turhan Dağlıoğlu, “Bursa’da Medfun Olan Osmanlı Padişah ve Şehzadeleri”, Uludağ, sayı: 
24, İkinci Teşrin 1939, s. 58-60. 
678 Kamil Kepecioğlu, “Fatihin Hayatından Yapraklar”, Uludağ, sayı 64-67, 1944, s. 36-39. 
679 Kamil Kepecioğlu, “İkinci Beyazıdın Karılarının Bursa’da Geçirdikleri Acı Hayatlar, Uludağ, sayı 74, 
Kasım-Aralık 1945, s. 9.  
680 Mümtaz Şükrü Eğilmez, “Münazara-i Sultan-ı Bahar-bâ Şehriyar-ı Şita -1”, Uludağ, sayı: 21, Şubat 
1939,  s. 64-83.  
      Mümtaz Şükrü Eğilmez, “Münazara-i Sultan-ı Bahar-bâ Şehriyar-ı Şita -2”, Uludağ, sayı: 22, Nisan 
1939,  s. 44-55. 



215 
 

3.3.3. 1946 Sonrası Osmanlı-İslam Medeniyeti ile Cumhuriyet Bağının 

Kurulması ve Bursa’nın Yeni Kültürel Elitleri 

 

1946 sonrası Bursa’da kültürel hayata damgasını vuranlar cumhuriyetçi 

muhafazakâr aydınlar olmuştur. 1940’lı yıllarla birlikte Osmanlı-İslam mirasına ilişkin 

çalışmalarda bulunmanın 1930’lu yıllara oranla daha rahat gerçekleşmesi, yukarıda da 

tartışıldığı üzere 1946 sonrası için belirli bir zemin hazırlamıştır. 1946 yılıyla birlikte 

çok partili siyasal yaşama geçilmesi, rejimin özellikle taşrada çok etkin olan İslami 

değerlere bakışını daha fazla değiştirmiştir. Cumhuriyet ile Osmanlı-İslam geçmişi 

arasında kurmaya çalıştığı bağlarla, tarihi ve kültürel bir süreklilik sağlamaya ve maziye 

ilişkin hafızayı diri tutmaya çalışan aydınların bu dönemde, CHP’nin de değişen 

siyasetlerinden buldukları destekle, Bursa’daki aydınlar içinde hâkim konuma 

yükseldikleri söylenebilir.  

 

Bu bağlamda CHP’deki değişimi yansıtan olaylardan biri IV. Türk Tarih 

Kongresi’dir. 10-14 Kasım 1948 tarihleri arasında Ankara’da toplanan kongrede ilk defa 

Osmanlı tarihine yönelik bir seksiyona yer verilmiştir.681 Eski Anadolu ve Ön Asya 

seksiyonunda sunulan tebliğlerde Türk Tarih Tezi’ne ilişkin iddiaların hiçbirine 

rastlamak artık mümkün değildir. Böylelikle arkeolojinin ve antropolojinin politik bir 

enstrüman olarak kullanılması nihayete ermiştir. Bu yüzden de arkeoloji ve 

antropolojiye yönelik ilginin oldukça azaldığı söylenebilir. Nitekim seksiyonlarda Eski 

Anadolu ve Ön Asya oldukça zayıf bir görünüm içindedir. Hatta “Osmanlı Tarihi 

Seksiyonu” o kadar ezici bir biçimde bu kongrede kendisine yer bulmuş ve tebliğlerin 

çoğunluğu bu alanda verilmiştir ki diğer seksiyonların da etkisi Eski Anadolu ve Ön 

Asya seksiyonundan çok daha fazla değildir.  Aynı durum aslında Uludağ dergisine de 

yansımıştır. Özellikle 1947 yılından itibaren dergi Osmanlı-İslam ağrılıklı bir içeriğe 

bürünmüştür.  

 

                                                
681 Kongre dört seksiyondan oluşmuştur:  
“I.Eski Anadolu ve Ön Asya Seksiyonu 
II. Klasik Çağlar ve Bizans Seksiyonu 
III. Orta Asya ve Orta Çağ Türk Tarihi Seksiyonu 
IV. Osmanlı Tarihi Seksiyonu” Bkz. IV. Türk Tarih Kongresi (Ankara – 10 – 14 Kasım 1948): 
Kongreye Sunulan Tebliğler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1952.  



216 
 

1946 sonrası Bursa’daki aydınların konumu ve işlevlerinde çok önemli bir 

değişikliğin yaşanmasına neden olan olay ise CHP’nin 1947 Büyük Kurultayı’nda 

Halkevleri ile ilgili aldığı karardır. Kurultay’da, kurulduğu günden bu yana Partinin 

kültür politikalarının temel ayaklarından olan Halkevlerine ilişkin son derece önemli 

yapısal değişikliklere gidilmesi kararlaştırılmıştır. Nitekim Halkevleri Komisyonu’nun 

Büyük Kurultay’a sunduğu raporda; çok partili siyasal yaşama geçildiği için artık bir 

“devlet partisi” bulunmadığı, bu yüzden de Halkevlerinin hiçbir siyasi partiye 

bağlanmadan, tüzel kişiliğini kazanmış, farklı partilerin üyelerin de açık, bağımsız bir 

yapıda olması gerektiği belirtilmiş ve rapor Kurultay’da kabul edilmiştir.682 Böylelikle 

Halkevlerinin taşrada CHP’nin hegemonik bir aracı olma özelliğine son verilmiştir. 

Taşradaki Kemalist aydınların yürüttükleri hegemonya mücadelesi aşağıda Uludağ 

dergisine yansıyan tartışmalardan da görüleceği üzere, yerini önce belirsizliğe sonra da 

geri çekilmeye bırakmıştır. Rejimin eski organik aydınlarının boşalttığı alanı, 

cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar doldurmuş, kentin yeni kültürel elitleri olarak sosyal 

ve kültürel sermayelerini, siyasi ve ekonomik sermaye sahipleri ile buluşturarak, yeni bir 

hegemonya tesis etmişlerdir. Nitekim Halkevleri bu süre zarfında gerilerken, Bursa’da 

boşluğu, hendin yeni başt aydın grubu Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nu kurarak 

doldurmuşlardır. Aynı şekilde Uludağ dergisinin de artık siyasetini belirleyen ve 

yazılarıyla dergiye yeni bir çehre kazandıranlar bu aydınlar olmuştur.683 Bu durumun bir 

neticesi olarak dergide çıkan yazılar 1947 öncesine göre oldukça farklı bir hale 

bürünmüştür. Nitekim 1946 yılının henüz başlarında çıkan bir sayı ile 1948 yılı içinde 

yayımlanmış bir sayı mukayese edildiğinde ikisinin aynı dergiye ait olduğunun 

anlaşılması oldukça güçtür.  

 

Alınan bu kararlardan sonra Halkevleri için de tam manasıyla yeni bir dönemin 

başladığı söylenebilir. En başta artık bir “devlet partisi” olmadığının kabul edilmesi, 

yıllarca partinin bir organı olması nedeniyle devlet imkânlarından yararlanan 

Halkevlerinin önemli bir maddi kayba uğramasına sebep olmuştur. Bunun neticesi 

olarak Halkevlerinin faaliyetleri azalmış, dergilerinin periyotları uzamış ve sayfa sayıları 

                                                
682 Anıl Çeçen, Atatürk’ün Kültür Kurumu Olarak Halkevleri, Cumhuriyet Kitapları, 2. b.s., Kasım 
2000, s.183-185.  
683 Çeçen bu durumu CHP’nin geçmiş kültür politikaları ile sorunlu bir kitlenin Halkevlerinde toplanması 
olarak görür. Bkz. A.e., s. 197.  



217 
 

azalmıştır. Aslında çok partili siyasal yaşama geçişle birlikte, CHP’nin siyasetindeki bu 

değişim ve buna bağlı olarak halkevlerinin eski önemini yitirmesi, Kemalizm’in taşrada 

tesis etmeye çalıştığı hegemonyası noktasında verdiği mücadelesinin başarısızlığının da 

bir göstergesi olmuştur. Aşağıda bu sürecin daha net olarak anlaşılabilmesi için, değişim 

konusunda ipucu veren örnekler öncelikle Uludağ dergisinde çıkan yazılardan hareketle 

tartışılacaktır. Bu tartışma yapılarken Konya ve Ün dergileri birer mukayese unsuru 

olarak ele alınacaktır. Daha sonra Uludağ dergisi içinde hâkimiyet sağlayan aydınların 

Bursa Halkevi içindeki faaliyetleri ve birbirileri ile olan şahsi ve sosyal bağları 

değerlendirilecektir. Elde çok sınırlı nüshaları bulunsa da dönemin gazeteleri, Bursa 

Eski Eserler Kurumu’nun faaliyetleri ve dönemin aydınlarının kitaplarına yansıyanlar 

ele alınacaktır. 

 

3.3.3.1.  1946 Sonrası Değişimin Uludağ Dergisindeki Yansımaları 

 

Tablo 3.6. 1946-1950 Arasında Uludağ Dergisininin Tematik Dökümü 

Bursa Tarihi: 57 yazı % 31.84 

Genel Konular: 24 yazı % 13.40 

Edebiyat-Dil-Sanat (şiir hariç): 40 yazı % 22.84 

Genel Tarih: 11 yazı % 6.14 

Halkevleri: 17 yazı  % 9.49 

Köy-Köy adları: 13 yazı % 7.26 

Biyografi: 10 yazı % 5.58 

Diğer: 7 yazı % 3.91 

Toplam: 179 yazı Toplam: % 99.96 

 

 

Yukarıdaki tablo 1946 sonrası değişime ilişkin önemli ipuçları vermektedir. 

Bursa tarihi ile ilgili yazıların bu dönemde dergide en fazla yer bulan konu olması, 

Uludağ dergisine hâkim olan yeni kanonunun, yani cumhuriyetçi muhafazakâr 

aydınların ağırlığını dışa vurur. Dergide yayımlanan biyografi yazılarının önemli bir 

bölümünün Bursalı aydınlar hakkında olması, köy ve köy adlarına ilişkin çalışmaların da 

yerel araştırmaların bir parçası olması nedeniyle, dergideki yerel çalışmalara ilişkin 



218 
 

ağırlık artmıştır. “Genel Konular” başlığındaki büyük rakamsal düşüş yine dönemin 

özelliğini son derece iyi bir biçimde yansıtmaktadır. 1930’lu yıllarda heyecanını 

yitirmeye başlayan, 1940’lı yıllarda iyice durağanlaşan devrim hareketleri, bu dönemde 

sorgulanmaya başlanmış, militan laiklik konusunda ise belirli tavizler verilmiştir. Bu 

noktada Atatürk, Kemalizm, cumhuriyet düşüncesi gibi konuların ağırlıkta bulunduğu 

yazıların artık çok sınırlı görülmeye başlanması bir rastlantı değildir. Bir diğer yönüyle 

ise bu yazıların gündemden düşmesi, Halkevlerinin ve Halkevi dergilerinin, Kemalist 

ideolojiyi topluma endoktrine etme faaliyetinin beklenilen başarıyı sağlamadığını da 

ortaya koyar. CHP’nin 1950 seçimlerine giden süreçte Kemalizm’i ve ideallerini 

vurgulamak yerine DP’yle çok benzer bir söylem içine girmesi bu durumu kanıtlar ve 

aslında on sekiz yıllık Halkevi deneyiminin sonuçlarına ilişkin olarak da bu rakamlar 

önemli bir veri olarak değerlendirilebilir. Eğitim, pedagoji, felsefe, folklor, doğal 

kaynaklar gibi alanlarda ya hiç ya da bir iki tane yazı çıkması, hepsinin “diğer” 

hanesinde değerlendirilmesi gibi bir netice ortaya çıkarmıştır. Bu durum, derginin 1946 

sonrası yayın politikası ile alakalı olduğu gibi, Halkevi dergilerinin 1947 sonrası içine 

düştüğü mali sıkıntı nedeniyle sayfa sayılarında azalma olması ve DP’nin kuruluşu ile 

birlikte toplumsal ilginin yeni bir alana doğru kayması etkili olmuştur. Halkevlerine 

ilişkin yazıların ise önemli bir ağırlığa sahip olması da yeni süreçle alakalıdır. Önceki 

dönemlerde de Halkevlerine ilişkin yazılar dergide önemli bir ağırlığa sahipti. 1946 

sonrasının farkı ise içerikteki yazıların Halkevlerini öven, bu kurumların cumhuriyet 

devriminin ilkelerini içselleştirme ve yaygınlaştıma konusundaki görevlerine odaklanan 

yazılar olmaktan ziyade, halkevlerinde 1947 sonrası yaşanan değişimi tartışan yazılar 

olmasıdır. 1947 yılından itibaren Halkevlerinin yapısı, görevleri ve izleyeceği yol 

hakkında hararetli tartışmaların yaşandığı Halkevlerinin çıkardığı dergilerden 

gözlenebilir. 

 

CHP’nin, İslam’a ve Osmanlı mirasına vurgu yapan yeni politikaları açısından 

duruma bakıldığında, Halkevleri dergilerinde çıkan yazıların aslında Partinin çizgisini 

takip ettiği söylenebilir. Bununla birlikte Halkevlerinin içine girdiği bu yeni yönelimi 

kabul etmeyen oldukça önemli bir kesim mevcuttur.  Netice itibariyle nasıl CHP içindeki 

ılımlı kanat hâkim gelip, “şahinler”i tasfiye etmeyi başardıysa, Halkevleri dergilerinde 

de; tek parti döneminin kültürel politikalarını sürdürmekte ısrarlı aydınlara karşı, 1947 



219 
 

sonrasının gelişmelerine ayak uyduran aydınların üstünlüğü sağladığı anlaşılmaktadır.    

  

Abdürrahman Konuk Uludağ dergisinde çok partili yaşamın neden olduğu yeni 

durumu açıklama çabasında olan ve Halkevlerinin bu yeni durum karşısında yüklenmesi 

gereken görevlere vurgu yapan bir yazı kaleme almıştır. Konuk’a göre “Yurdumuzdaki 

Sosyal ve Siyasal gelişmeyi; halktan hükûmete çıkış ve hükûmetten halka iniş; yani 

halkın içinden hükûmet ve halkın refahı için hükümet… diye özetleyebiliriz.”684  Konuk 

halktan hükümete çıkışla çok partili yaşamın önünü açan düzenlemeleri kastetmektedir.  

 

Uludağ dergisinin Kasım-Aralık 1947’de yayımlanan 86. sayısında Malik 

Adalan’ın “Halkevlerini Kendimize Değil, Kendimizi Halkevlerine Uydurmalıyız” 

başlıklı bir uyarı yazısı göze çarpmaktadır. Adalan, Halkevi dergilerinde politik yazılar 

çıkmaması gerektiğini, Halkevlerinin yeni yapısına herkesin riayet etmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır.685 Yıllarca CHP’nin bir organı olarak görev yürütmüş olan 

Halkevlerinin siyaset dışı bir konuma çekilmesi çok partili yaşamın ortaya çıkardığı bir 

sonuçtur.  

 

1948 yılı itibariyle de Halkevlerine ilişkin tartışmaların sürdüğü ve yoğun 

eleştirilere maruz kaldıkları anlaşılmaktadır. Dr. Suat Özbudak Uludağ dergisinin 89. 

sayısında “Halkevlilerle Hasbihal” adıyla yayımladığı yazısında son politik gelişmeler 

yüzünden Halkevlerinin eskisi kadar iyi çalışamadığına ilişkin tartışmalar olduğundan 

bahsetmektedir.686 1946 yılından sonra Uludağ dergisinde önemli bir yer kazanmış olan, 

yazılarında inkılâpçı uygulamalara mesafeli, cumhuriyetçi muhafazakâr düşünceye ise 

son derece yakın duran Rüknettin Akbulut derginin 92. sayısında “Halkevleri Vazifesini 

Yapıyor” başlıklı yazısıyla eleştirilere cevap vermeye çalışmaktadır.687 Son bir ayın 

faaliyet raporunu yazan Akbulut sözlerini şu şekilde bitirmiştir: “Bütün bunları yaparken 

ne bir siyasi tesirle ve de tavsiyelerle yapmamış olan Halkevlerinin çalışmasını 

küçümsemek veya inkâra çalışmak, güneşe balçık sıvamak istemektir. Abestir.”688 

                                                
684 Abdürrahman Konuk, “Bir İniş ve Bir Çıkış”, Uludağ, Sayı 75, Ocak-Şubat 1946, s.3.    
685 Malik Adalan, “Halkevlerini Kendimize Değil, Kendimizi Halkevlerine Uydurmalıyız”, Uludağ, Sayı 
86, Kasım-Aralık 1947, s. 1-4.  
686 Suat Mesut Özbudak, “Halkevlilerle Hasbihal”, Uludağ, Sayı 89, Mayıs-Haziran 1948, s. 1.  
687 Rüknettin Akbulut, “Halkevleri Vazifesini Yapıyor”, Uludağ, Sayı 92, Kasım-Aralık 1948, s. 1-3.  
688 A.e., s. 3. 



220 
 

 

Buna karşılık Konya dergisindeki yazılarda ise daha çok Halkevlerinin yapısına 

ilişkin olarak statükonun korunması, çok partili yaşama geçişin yaratacağı sıkıntılara 

karşı Halkevlerinin, rejimi koruma ve güçlendirme adına yeni görevler üstlenmesi 

savunulmaktadır. Midhat Şakir Altan’ın 1946 Şubat’ında halkevlerinin 14. kuruluş 

yıldönümü nedeniyle kaleme aldığı yazıda, CHP içindeki “şahin” kanadın görüşlerini 

seslendirdiği ve yeni döneme uygun olarak halkevlerinin yapısında radikal değişikliklere 

gidilmesini önerenlere tam karşıt bir konum içinde bulunduğu görülmektedir:  

 
“Halkevleri ve Halk odaları, C.H.P.nin sayıları gün geçtikçe çoğalan çalışmaları ve 

etkileri yurt boyunca genişleyen ve derinleşen özel kurullarıdır. 
 
Evler ve odalar C.H.P.nin prensiplerini bütün çalışmalarında yaymak ve 

çalışmalarını bu prensiplerle ayarlamak zorunda olan kurullardır. Bu konuları herhangi bir 
konuda tarafsız göstermeğe çalışmak çok yanlıştır.   

 
…Halkevleri esasda ve gayede tek cepheli ve tek taraflıdır; Ve kurucusu olan 

C.H.P.nin özel bir kurumudur. Bu özel kurumlar partinin siyasal ve sosyal anlayışını yer yer 
işleyen ve yayan her nesli ve her çalışmayı bu anlayışın prensipleri çevresinde mütalâa eden, 
hazırlayan, terbiye eden, olgunlaştıran yardımcı müesseselerdi.  

 
Bu karakterile Halkevleri C.H.P.nin ocakdan, genel başkanlığa kadar kademe 

kademe yükselen siyasi, organik yapısı yanında bu yapının fikir ve ruh bakımından mayası 
tutan ve her nesilden bütün yurddaşlar arasında ve içinden, partinin anlayış ve görüşünü 
işleyen terbiyevi organlarıdır. Partinin işleyen bu cihazının ondört yılda başardığı işler 
büyüktür. Parti kendi davasının ve prensiplerinin bütün yurtdaşlarca iyice kavranıp 
anlaşılması bahsinde Halkevleri ve odalarına teşkilatı arasında verdiği önemle ev ve 
odaların sosyal ve siyasi gelişmemizdeki rollerini daima değerlendirmiştir… 

 
…Halkevleri ve odalarının varlıklarında yarınki ileri yurtdaş, ileri kuvvetli 

Türkiyeye ve Partimizin bütün bu varlıkların hazırlanışındaki büyük emeğine kaynak olan 
ileri ve gerçek anlayışına zaferlerini selâmlayalım.”689   

 

Suat Yeşilyurt Konya dergisinin aynı sayısında, yeni siyasi durum ve 

Halkevlerinin bu duruma ilişkin olarak takınacağı tutum üzerine dikkat çekici bir yazı 

kaleme almıştır. Halkevleri ve “milli kültür cemiyetleri”nin vasıflarına değinirken, II. 

Dünya Savaşı bitmiş olmasına rağmen Faşist İtalya ve Nazi Almanya’yı örnek 

göstermekten kaçınmaması, üstelik her iki örneği yeni dönemde ortaya konulacak tutum 

ile ilişkilendirmiş olması ilginçtir. Yeşilyurt, mütereddit de olsa demokrasiye geçisin 

faydalı olduğunu söylemekte, fakat bu sürecin ortaya çıkaracağı zararlara karşı 

                                                
689 Midhat Şakir Altan, “Halkevleri Ondört Yaşında”, Konya, Sayı 88, Şubat 1946, s. 1-2.  



221 
 

Halkevlerinin mevcut yapısını muhafaza etmesi hatta daha da güçlendirmesini 

savunmaktadır: 

 
“Temellerini 19 uncu asrın ortalarında bulabileceğimiz “Milli kültür 

cemiyetleri”nin, “Halk terbiye müesseseleri”nin, nihayet Faşist İtalya ve Almanyada son 
harpten önceki “Gençlik teşkilatları”nın her şeyden evvel göz önünde tuttukları dava, 
günlük işlerinde yakından temas ettikleri rejimlerinin ruh ve manâsını da kalp ve 
gönüllerine sindirebilmek için halkın ve gençliğin öncüsü olabilmektir.  

 
Bunun için; Halkevleri ve Halk odaları bizim için bir “milli eğitim” yuvası olduğu 

kadar, bunun ruh ve manâsını rejimleşmiş bir parti disiplinin ideoloji örgüsünde yerini tayin 
ve tatmin edecek bir yer olacaktır.”690  

    

1947 yılındaki kararlardan sonra Konya dergisinde Halkevleri üzerine bu tarz 

tartışmalara rastlanmaz. Durum sessizce kabul görmüş gibidir. Sadece cılız bir şekilde 

Halkevleri ile CHP arasındaki organik bağlar kopartılmasıyla derginin büyük maddi 

sıkıntılara girdiği, periyotlarının ve sayfa sayılarının azaldığı ve çok partili siyasal 

yaşama geçişin bu durumun başlıca müsebbibi olduğu yönünde eleştiriler vardır.691 

 

Ün dergisinde Halkevlerinin yeni konumu üzerine olan tartışmalarla ilgili, 5 

dönem boyunca Isparta milletvekilliği yapmış ve derginin genellikle giriş ve Kemalist 

ideolojiye ilişkin yazılarını kalem almış olan Kemal Turan’dan gelmiştir.692 Kemal 

Turan, Hamdullah Suphi Tanrıöver’in öncülüğüyle Türk Ocakları’nın yeniden 

açılmasını talep eden, bu noktada Halkevlerine karşı şiddetli eleştirilerde bulunan 

kesimlere karşı bir yazı kaleme almıştır. Kemal Turan dergide yazdığı müddet boyunca 

partiye hâkim olan çizgi değişse bile her zaman bu değişime ayak uydurmuş ve parti 

siyasetini desteklemiştir. Nitekim Halkevlerinde yaşanan değişime de olumlu bir tepki 

vermiş, hatta Türk Ocağı’nın yeniden açılmasını isteyen kesimlere karşı da cevap 

vermiştir:  
                                                
690 Suat Yeşilyurt, “Halkevi ve Gençlik”, Konya, Sayı 88, Şubat 1946, s. 4.   
691  Özellikle Konya dergisinin maddi imkânsızlıklar nedeniyle 1947 yılı itibariyle üç aylık periyotlarda 
yayımlanmaya başlandığı, buna karşın sayfa sayısının aylık çıktığı dönemlerle mukayese edilemeyecek 
kadar azaldığı görülmektedir. Nitekim üç aylık olarak yayımlanan, Nisan-Mayıs-Haziran aylarını 
kapsayan 102-103-104. sayıların sayfa sayısı sadece 22’dir. 1948 yılı ile birlikte dergi yeniden aylık olarak 
çıkartılmaya başlanmış, fakat biçim olarak eski günlerine geri dönememiştir. Konya dergisinin yayım 
hayatına başladığı günden, kapatıldığı zamana kadar geçen süre içinde, derginin ebat, boyut ve sayfa 
sayıları ile ilgili ayrıntılı bilgi için b.k.z. Osman Kaynar, “Konya Halkevi’nin Türk Modernleşmesindeki 
Faaliyetleri (1932-1951)”, Danışman: Yrd. Doç. Dr. Naim Sönmez, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007, s. 120-124. Eleştiri için bkz. 1948 Yılına 
Girerken”, Konya, Sayı 111, Ocak 1948, s. 1.   
692 Kemal Turan IV. ve VIII. Dönemler (1931-1950) arasında milletvekilliği yapmıştır.  



222 
 

 
“Bir devrin hususi şartları içinde kültürle politikayı birbirine karıştırmış ve daha 

çok kuvvetini böyle bir karışımdan almış Türkocakları artık bugünkü ileri Türk cemiyetinin 
arayacağı bir müessese olamaz. Uyanış, hattâ kurtuluş evremizde şerefli yeri olan 
Türkocaklarının hatırasına daima saygıyle bağlı kalacağız. Fakat hangi siyasi kanatta olursa 
olsun, her vatandaşın yurt aşkıyla çalışmalarına katılabileceği yer halkevleridir.”693 

 

Ün dergisinde bu konu, Uludağ ve Konya’dan farklı olarak sadece Kemal 

Turan’ın tek bir yazısıyla geçiştirilmiştir. Nitekim Ün dergisinin Halkevleri ile ilgili 

alınan yeni kararlara rağmen 1947 yılında yayın çizgisini çok fazla değiştirmediği 

söylenebilir. Fakat 1948 sonrası dergi eski kaliteli ve içerikli görünümünden yavaşça 

sıyrılmaya başlar. Buna karşın Uludağ dergisinde görülen keskin dönüşüme Ün 

dergisinde rastlanılmaz. Aslında bu durum, yukarıda her iki derginin ilk yıllarındaki 

yayın politikaları göze alındığında, Isparta’da dönüşümün çok daha yumuşak ve yavaş, 

Bursa’da ise keskin bir şekilde seyretmesinin tüm gerekçeleri gözlenebilir. 

 

1947 yılı itibariyle Halkevlerinde gözüken tavır değişikliği Uludağ dergisine 

radikal bir biçimde yansımıştır. Geçmişte başta Mustafa Kemal olmak üzere 

Cumhuriyet’in kurucularına övgüler düzen yazılar yerini; Mustafa Kemal ve İsmet 

İnönü başta olmak üzere, CHP’nin önde gelen isimlerine hakaretlere kadar varan yazılar 

kaleme alan Rıza Nur’u yücelten yazılara bırakmıştır. Türk büyükleri olarak 

zikredilenler arasında da artık Cumhuriyet’e ait isimlere kolay rastlanamamaktadır. 

Özellikle Kemaloğlu’nun “Türklüğün En Büyük Sevdalısı” başlıklı yazısı 1947 yılı ile 

birlikte ortaya konan tavır değişikliğini çok net bir biçimde yansıtır:   

 
“Şarkın sevdasını Leylâ ile Mecnun temsil eder. Türklük ve Rıza Nur ise bizim 

büyük sevdamızın mümessilleridir. Türklük Büyük Leylâ, Rıza Nur onun Büyük 
Mecnunudur. Hayır eksik söyledik, Rıza Nur Türklüğün büyük değil, en büyük 
Mecnunudur.  

 
Fatih nasıl en büyük hükümdarımız, Fuzuli nasıl en büyük şairimiz, Barbaros nasıl 

en büyük Denizcimiz, Sinan nasıl en büyük mimarımız, Namık Kemal nasıl en erkek sesli 
vatanperverimiz ise Rıza Nur da öylece en büyük sevdalımızdır. Onun çok büyük 
hizmetlerle dolu bütün hayatını tetkik edin. Milletimize karşı ilahi düşkünlüğünden başka 
bir şey bulamazsınız.  

 
Meslekte, siyasette, ilimde, kültürde nerede görürseniz görünüz, Rıza Nur karşınıza 

daima, ama daima Milletimizin en büyük sevdalısı olarak çıkar. Mecnun, Leylâ der başka 
bir şey demez, Rıza Nur da bütün ömrünce Türklük demiş başka bir şey dememiştir.  

 
                                                
693 Kemal Turan, “Halkevlerinin Onbeşinci Yıldönümünde”, Ün, Sayı 154-156, Ocak-Mart 1947, s. 2081.  



223 
 

İşte Rıza Nur budur.”694 
 

Kemaloğlu’nun Rıza Nur ile ilgili yazısı bir an için, gözden kaçmış ya da bir 

istisna gibi görülebilir mi? Bunu söylemek çok zor. Çünkü Rüknettin Akbulut da aynı 

yıl içinde Dr. Rıza Nur’u övmektedir.695  

 

Halkevlerinin yeni konumu, ender de olsa dergi sütunlarında gözüken felsefi-

ideolojik yazılara da yansımıştır. Özellikle Uludağ dergisinde 1948 yılında yayımlanan 

Malik Adalan’a ait “Hürriyet Fikri” başlıklı yazı dikkat çekicidir. Yazının önemi, 

içeriğinin kuvvetinden gelmemektedir; keza bilgi eksikliği ve tahlillerin yetersizliği 

derhal göze çarpmaktadır. Dikkat çekici olan verilmek istenen mesajdır. Adalan 

Rousseau’nun fikirlerinin artık geçersiz olduğunu ısrarla belirterek, Jakobenizme karşı 

tavrını ortaya koymuş olmaktadır.696 Mustafa Kemal üzerinde en etkili filozofun 

Rousseau olduğu ve Kemalist Devrim’in jakoben tavrı göze alınırsa, Uludağ dergisine 

yansıyan bu yazının önemi anlaşılır.  

 

Halkevi dergilerinde eskiye nazaran birçok konuda tavır değişiklikleri 

gözlemlenmekle birlikte, konu dil devrimine gelince, her yıl dil bayramı münasebetiyle 

kaleme alınan yazılarda dil devriminin haklılığını vurgulayan coşkulu metinler 

                                                
694 Kemaloğlu, “Türklüğün En Büyük Sevdalısı”, Uludağ, Sayı 85, Eylül-Ekim 1947, s. 10.   
695 Rüknettin Akbulut, “Şair Babür”, Uludağ, Sayı 82, Mart-Nisan 1947, s. 23.  
Rıza Nur’a yönelik bu ilginin arkasında Rıza Nur’un milliyetçilik anlayışı ve gün geçtikçe gerginleşen 
Türk-Sovyet ilişkilerinin yattığı söylenebilir. Rıza Nur’un milliyetçilik anlayışı, “büyük millet 
milliyetçiliği” olarak literatürde adlandırılan bir milliyetçi anlayışa dayanır. Rıza Nur’un “esir Türkler” 
olarak nitelendirdiği Sovyet coğrafyasındaki Türklerin kurtuluşu hakkında ateşli söylemleri olduğu 
bilinmektedir. Ayrıca Rıza Nur’un Türkçülüğü hemen her dönem etnik temellidir. Dr. Rıza Nur için bir 
kişinin Türk olmaması başlı başına bir olumsuzluktur. Nitekim Hayat ve Hatıralarım’da ağır eleştirilerde 
bulunduğu kişilerin köken itibariyle Türk olmadıklarını vurgular. En azından bu kişilerin kanlarına başka 
kökenlerden kanlar da karışmış ve ırksal olarak bozulma şahsiyet düzlemindeki bozulmanın da neden 
olarak görülmüştür. Türkiye’de Türkçülük-Turancılık hareketi 1944 yargılamaları ve Nazizm’in 
mağlubiyeti karşısında gerilese de yukarıda vurgulandığı üzere Sovyetler Birliği’nin çevrelenmesi 
noktasında ortaya atılan Truman doktrini doğrultusunda Türkiye’de bu sefer antikomünist bir hareket 
olarak kendisine yeniden yer bulmuştur. 1938 sonunda Türkiye’ye geri dönen Rıza Nur’u Nihal Atsız 
karşılamış, Hüseyin Namık Orkun, Fethi Tevetoğlu, Nejdet Sancar gibi Türkçü gençlerle birlikte Tanrıdağ 
dergisini yayımlamıştır. 1942 yılında ölen Rıza Nur’un 1947 yılı itibariyle Uludağ dergisinde bu derece 
övgülerle anılmasında, Türkçü dostlarının Soğuk Savaş konjonktüründe Rıza Nur’u yeniden gündeme 
getirebilmesi belirleyici olmuştur. Rıza Nur’un en önemli eseri Türk Tarih Tezi’ne itiraz eden 12 cildi 
basılan 14 ciltlik Türk Tarihi başlıklı çalışmasıdır. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Faruk Alpkaya, “Rıza 
Nur”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: Milliyetçilik, Cilt: 4, Edt. Tanıl Bora, 3. B.s., İstanbul, 2008, 
s. 374-377.  
696 Malik Adalan, “Hürriyet Fikri”, Uludağ, Sayı 91, Eylül-Ekim 1948, s. 16.  



224 
 

görülmektedir. Fakat Rüknettin Akbulut dil devrimi konusunda bile şüphelerini ortaya 

koymaktan ve üstü kapalı bir biçimde rahatsızlığını belli etmekten kaçınmaz. Rüknettin 

Akbulut bu konuda ılımlı bir tutum takınır. Gereksiz aşırılıklardan kaçınmak gerektiğini 

söyler: “Ne “hırşıfülcenab”da ısrar ve nede uydurma kelime yaratmak gayretkeşliğinde 

inad etmeden dâvamızı yürütmeliyiz.”697 Akbulut’un sözleri aslında henüz üstünden çok 

kısa bir zaman geçmiş olan devrimci dönemin tavrına bir eleştiridir. Özellikle kültürel 

hayata jakoben müdahaleleri eleştiren tutumlar 1947 yılı itibariyle dergilere 

yansımaktadır. Esasen bu durumda CHP’nin ılımlı kanadının desteğinin etkili olmasının 

payı vardır.  

 

1947 yılı ile birlikte Uludağ’da tanık olunan bir diğer önemli tavır değişikliği de 

gelenek ve tarih algısındadır. Çok partili siyasal yaşam ile birlikte Halkevlerinde ortaya 

çıkan yeni yönelimin en radikal tezahürü, tarih algısı ve yazımı üzerinde gerçekleşmiştir. 

1930’lu yıllar boyunca ve 40’lı yılların ilk yarısında çekingen bir biçimde Bursa’nın 

tarihsel mirasından bahsetmeye başlayan Uludağ dergisi 1946 yılından sonra büyük bir 

rahatlamaya kavuşmuştur. Öyle ki çıkan yazıların bir kısmı, menakıpname tarzını 

aşamayan yapılarıyla, içeriklerinin zayıflığıyla Kazım Baykal’ın tepkisini çekmiştir. 

 

 Bursa’nın tarihsel mirasına eğilmesinde Cumhuriyet döneminin tek partili 

yıllarındaki en büyük sorun, Bursa tarihine ilişkin yapılan çalışmaların neredeyse 

tamamının tarikatlarda veya dini görevleri icra eden kimseler tarafından 

gerçekleştirilmesidir. Bu durum nedeniyle, çok fazla öne çıkartılmasalar da bazı isimler 

göz ardı edilememişlerdir. Nitekim bu yıllar içinde Mısrî Dergâhı son postnişîni olan 

Mehmed Şemseddin Ulusoy ve Baldırzâde Selisi Mehmed Efendi’nin eserlerine değinen 

yazılar yayımlanmıştır. Bununla birlikte Bursa tarihi üzerine eser vermiş birçok din 

adamının eserleri görmezden gelinmiş, bu nedenle örneğin Konya ve Ün dergisinin 

aksine yukarıda da belirtildiği üzere Uludağ’da kent tarihine ilişkin yazılar son derece 

kısır kalmıştır.  

 

                                                
697 Rüknettin Akbulut, “Dil İnkılâbının Yıldönümünde Dil Davamız ve Bir Tarihi Örnek”, Uludağ, Sayı 
91, Eylül-Ekim 1948, s. 12.   



225 
 

Uludağ dergisinin Bursa’nın tarihsel ve kültürel mirasına değinen yazılara 1946 

yılından itibaren ağırlık vermesi şaşırtıcı değildir. Bu yıldan itibaren bir nevi gayrı resmi 

sansüre uğramış olan din adamlarının eserleri Uludağ dergisi içinde yer bulabilmiştir. 

Bu noktada en büyük katkıyı Kazım Baykal’ın ortaya koyduğu söylenebilir. Mehmed 

Şemseddin Efendi, Eşrefzade Şey Ahmed Ziyaeddin Efendi, İsmail Beliğ, el Seyyid 

Hasan Taib Efendi ve Baldırzâde Selisi Mehmet Efendi’nin Bursa tarihine ilişkin 

yazılarını Latin harflerine çevirerek dergi sütunlarına aktarmış, Bursa’nın kültürel 

değerlerini yeniden hafızalara yerleştirme mücadelesi vermiştir.  

 

1946 yılından itibaren Uludağ dergisinde Kemalizm’in tarih yaklaşımından çok 

farklı, daha ziyade kıssadan hisse çıkarmaya çalışan, insanların ibret almasını 

sağlayacak, dini vurgusu son derece kuvvetli olan geleneksel ahlakçı tarih yazılarına da 

rastlanır. Yine bu dönemde padişahların birer ahlak ve Türklük abideleri olarak 

yüceltilmeleri neredeyse derginin her sayısında sabit konular haline gelmiştir. Bu 

noktada ilk örnek Uludağ dergisinin 77. sayısında Cem Salâh Bodaz tarafından kaleme 

alınan “Şehzade Cem’in Bursa’da 18 Günlük İmparatorluğu” başlıklı yazısıdır. Bodaz 

yazısında hem Fatih Sultan Mehmed’e hem de Cem Sultan ile II. Bayezid’e övgüler 

düzmekte, “abidevi bir şahsiyetin son derece üstün nitelikli olan çocuklarının dövüşe 

tutuşmasından” duyduğu üzüntüyü ifade etmektedir.698 Rüknettin Akbulut ise Niğbolu 

Zaferi ardından esirlerin Bursa’ya getirilişi ve av partisinde kendilerine verilen “müthiş 

ders”i menkıbeden farksız bir tarzda anlatmakta, Yıldırım Bayezid’in üstün niteliklerini, 

ondaki yüksek Türk-İslam şuuru ve ahlakını öne çıkarmaktadır.699 Bayezid’in esirlere 

muamelesi, Peygamberin Bedir tutsaklarına yaklaşımı ile adeta eş tutulmuştur. Yine 

Rüknettin Akbulut’un “Eski Eserlerden İktibaslar” başlıklı yazısında, kullandığı belgeyi 

tanıtırken yazdığı şu ibare dikkat çekicidir: “Cennetmekân Yavuz Sultan Selim 

Hazretlerinin Mısır teshirine dair mahdumu Sultan Süleyman Hazretlerine gönderdiği 

fetihnamedir.”700 Henüz 10 sene önce milletin egemenliğini gasp edenler olarak 

nitelenen padişahlara “hazret” gibi kutsayıcı sıfatlar takılması yaşanmakta olan değişimi 

                                                
698 Cem Salâh Bodaz, “Şehzade Cem’in Bursa’da 18 Günlük İmparatorluğu”, Uludağ, Sayı 77, Mayıs-
Haziran 1946, s. 20-22.  
699 Rüknettin Akbulut, “Ondördüncü Asırda Bursa’da Bir Av Eğlencesi”, Uludağ, Sayı 81, Ocak-Şubat 
1947, s. 16-18.  
700 Rüknettin Akbulut, “Eski Eserlerden İktibaslar”, Uludağ, sayı: 89, Mayıs-Haziran 1948, s. 24-26.  



226 
 

dışa vurur. İmparatorluk tarihine özellikle de “şanlı sayfalar” olarak milliyetçi-

muhafazakâr söylemde kendisine yer bulan kuruluş ve yükseliş dönemine ilişkin yeni bir 

“seçmeci yakınlıklar” üzerinden yazım faaliyeti söz konusudur.  

 

Uludağ dergisinde bu yönüyle Mart-Nisan 1947’de yayımlanmış olan 82. sayı 

neredeyse ortaöğretim din kültürü ve ahlak bilgisi ders kitaplarından farksız bir 

vaziyettedir. Burada ahlak, dini referanslar çerçevesinde tanımlanmaktadır. Her ne kadar 

“yurttaş”a, püriten değerler üzerinden bir ethos sunulmuş olsa da, buradaki dinsellik, 

dinsel-uhrevî olmaktan ziyade dinsel-dünyevî bir yapıya işaret etmektedir. Oysaki bu 

sayıda Gazâli Saltık ve Rüknettin Akbulut’un yazılarında öne çıkan ahlak, dinsel-uhrevî 

bir belirlenimle sunulmuştur. Alkol vb. maddelerden uzak durmak, büyük sözü 

dinlemek, Allah’ın buyruklarına uymak şeklinde ortalama Müslüman ahlakına vurgu 

vardır ve bu vurgular örnekleriyle aşağıda gösterileceği üzere dini menkıbelere 

dayandırılmıştır. Özellikle Gazâlî Saltık’ın “Sultan Yıldırım Beyazıt’ın İçkiye Tövbe 

Etmesi” başlıklı yazısı yeni dönemdeki tavır değişliğinin en ilginç örneklerinden biridir. 

Saltık’ın yazısında vermek istediği temel mesaj alkolün kötülüğü ve Türk-İslam ahlakına 

bağlı birinin bu “illet”ten tamamen uzak durması gerektiğidir. Nitekim hikâyede ünlü 

din adamı Emir Sultan’ın Yıldırım Bayezid’in içkiye tövbe etmesini sağlaması son 

derece coşkulu bir üslupla anlatılır.701 Her ne kadar Kemalizm de toplumun fazla alkol 

tüketimine karşı olsa bile, iki düşünce yapısının alkollü içki karşıtlığının meşruiyet 

kaynakları çok farklıdır.702 Kemalizm, bir nevi Rousseaucu bir seküler bakışla, beden 

terbiyesi ve milli gençlik düşüncesiyle hareket ederken, Saltık ise tamamen dini 

referanslarla meseleye eğilmektedir.  

 

Bu süreç içerisinde başta Gazâlî Saltık ve Rüknettin Akbulut olmak üzere, benzer 

temalarda birçok yazıya yer vermek mümkündür. Fakat Gazâlî Saltık, derginin 82. ve 

                                                
701 Gazâlî Saltık, “Sultan Yıldırım Beyazıt’ın İçkiye Tövbe Etmesi?”, Uludağ, Sayı 82, Mart-Nisan 1947, 
s. 2-3.  
702 Yeşilay, 19 Eylül 1934 tarihinde toplanan Bakanlar Kurulu tarafından aynı tarih ve 2-1288 sayılı alınan 
karar ile kamuya yararlı cemiyetler arasına alınmıştır. Milli Mücadele sırasında 14 Eylül 1920 tarihinde 
Men-i Müskirat Kanunu ile alkol yasaklanmıştır. Men-i Müskirat Kanunu, beş buçuk yıl yürürlükte kaldı 
ama etkili bir biçimde uygulanamadı. 9 Nisan 1924’te kanunda bir değişiklik yapılarak içki yasağına son 
verildi. Fakat gerek dergilerde, gerekse de ders kitaplarında alkolün zararlarından sürekli olarak 
bahsedilmiştir. Ayrıntılı açıklamalar için bkz. Cem Doğan, “Osmanlı Men-i Müskirât Cemiyeti ve Men-i 
Müskirât Kânunu”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 6 Sayı: 26, Bahar 2013, s. 161-181.  



227 
 

83. sayılarında apaçık “şeriat” vurgusu yapacak kadar bu tutumu ileri götürmüştür. 

Üstelik 83. sayıda Osman Gazi’nin oğlu Orhan Gazi’ye verdiği öğütleri naklederken, 

devletin temelinin dine dayanması gerektiği sözlerini öne çıkarmıştır.703 Öyle ki tarih 

yazısı iddiasıyla tamamen hikâyelere dayanan bu tarz yazılara, Kazım Baykal dahi itiraz 

etmekte, çeşitli belgelerle, bu hikâyelerde yer alan bir takım iddiaları çürütmeye 

çalışmaktadır.704 Buna rağmen menkıbe tarzı tarih yazımı hız kesmemiş, hatta savaşlarda 

kazanılan zaferler “Lakin Tanrı daima doğrulardan yana çıkar”705, “Orhan Gazi 

babasının nasihatini dinlemiş hayırlı bir evlat olduğu için Tanrı ona birçok zaferler ihsan 

eylemiştir”706 tarzında metafizik açıklamalara dayandırılmıştır.  

 

 Gazâlî Saltık ve Rüknettin Akbulut’un temsil ettiği tarihçiliğin, gerek Mehmed 

Şemseddin ve Kazım Baykal’ın tarih yazımından gerekse de Kemalist bakış açısından 

farklı olduğunu, fakat din-tarih-cumhuriyet ilişkisini yeniden kurgulamak isteyen Sağ 

Kemalist ve cumhuriyetçi muhafazakâr bakış açısıyla nihayetinde farklı bir amaca 

hizmet etmediğini söylemek gerekmektedir. Fakat buna rağmen, Halkevi dergisinde ve 

komitelerinde birlikte yer almak dışında, Akbulut ve Saltık’a, Baykal ile birlikte başka 

faaliyetlerde rastlamak mümkün olmamıştır. Bu çerçevede cumhuriyetçi muhafazakâr 

aydınlar homojen bir grup değildir. Her ne kadar Cumhuriyet’in İslam ve Osmanlı ile 

bağlarını kurma noktasında benzer bir pratik içinde bulunsalar da, aynı tarih bilinci 

üzerinden olaylara bakmadıkları ortadadır. Mehmet Şemseddin Efendi, yaşlılığında dahi 

kitabedeki bir yazının seb’a mı, tis’a mı (Arapçada seb’a yedi, tis’a dokuzdur) olduğunu 

anlamak için birkaç defa Yıldırım Camii’ne gidecek kadar titiz bir araştırmacıdır. 

Bursa’daki tarih yanlışlıklarını ele aldığı eseri Mi’yâr-ı Şemsî’yi Hammer’in Ulucami ile 

ilgili yazdıkları hataları görmesi üzerine kaleme almıştır. Fakat her ne kadar emin olsa 

da, yine de Ulucami’yi tekrardan tetkik etmiş ve Hammer’in hatalarını bu eserinde 

düzeltmiştir.707 Kazım Baykal’ın da aynı titizliği gösterdiği, kitapları incelendiğinde 

                                                
703 Gazâlî Saltık,  “Bursada İlk Yapılan Köprü ve Garip Bir Olay”, Uludağ, Sayı 83, Mayıs-Haziran 1947, 
s. 1-2. “Hükümdar Osman Gazi’nin Oğlu Orhan’a Öğütleri”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 
3.  
704 Kazım Baykal, “Irgandı Köprüsü”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 1.  
705 Rafet Alp, “Nilüfer”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 22. 
706 A. Türkân, “İznik Nasıl Alınmıştır”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 24.  
707 Yüceer, a.g.m. Hammer’in Bursa gezisi ve yazdıkları için bkz. Zeynep Abacı Dörtok, “Avusturyalı 
Osmanlı Tarihçisi Joseph von Hammer Purgstall'in Bursa İzlenimleri (Ağustos 1804)”, Uludağ 
Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2008,15(15):395-407 ve Hammer’in 

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/33/279.pdf


228 
 

görülmektedir. Nitekim Baykal’a, bu titiz çalışmalarından dolayı 1992 yılında Uludağ 

Üniversitesi Rektörlüğü tarafından fahri doktora ile “bilim doktoru” unvanı verilmiştir. 

Baykal’ın tüm çalışmaları arşiv belgelerine dayanır. Yakın dostlarından olan Mehmed 

Safiyyüddin Erhan, Baykal’ın zamanının büyük çoğunluğunun Bursa İnebey Yazma 

Eserler Kütüphanesi’nde geçtiğini söylemiştir. Tarihçi Raif Kaplanoğlu’na göre de 

Bursa’da belgeye ve araştırmaya dayalı tarihçiliğin iki büyük ismi Mehmed Şemseddin 

Ulusoy ve Kazım Baykal’dır. 

 

Saltık ve Akbulut ise Emir Sultan, Osman Gazi, Orhan Gazi ve Yıldırım Bayezid 

hakkında yazdıkları yazılarda da örnekleri görüldüğü üzere, araştırma ve belgeciliğe 

dayanmayan, daha çok söylenegelmiş veya kendileri tarafından ideolojik kaygılarla 

üretilmiş hikâyeleri naklederler. Yapmak istedikleri daha çok, Cumhuriyet’in dini 

bağlardan koparmak suretiyle inşa etmeye çalıştığı milli kimliğe, İslami bir boyut ve 

değer sistemi kazandırma çabasıdır. Fakat bunu ciddi tarihi-kültürel çalışmalar 

üzerinden yapmak yerine, toplumca kolay anlaşılabilen, kıssadan hisse hikâyelere 

dayandığı için hafızalarda uzun süre tutulabilen yazılarla yapmaya çalışmışlardır..  

 

Halkevi dergilerinde yaşanan farklılaşma olgusu kültür ve sanat politikalarında 

da kendisini hissettirir. İnönü döneminin “Türk Hümanizmi” merkezli kültür 

politikalarının Hasan Âli Yücel’in Milli Eğitim Bakanlığı döneminde uygulamada 

kaldığı, görevinden istifa ettiği 1946 Ağustosu’ndan itibaren ise Türkiye’nin kültür 

politikalarında önemli bir farklılaşmanın başladığı söylenebilir. Yeni dönemin tarih 

yaklaşımına uygun olarak, bu dönemde geleneksel sanatlara ve edebiyata yönelik ilgi 

yeniden canlanmıştır. Ayrıca politikanın sanat üzerindeki etkinliğinin azalmasıyla 

birlikte, “milli kültür” ve “Türk Hümanizması” doğrultusunda olmayan, daha bağımsız 

ve iç tutarlılığa sahip sanat yazıları da yayımlanır.708 Ün dergisi bu alanlarla ilgili çok 

                                                                                                                                           
İstanbul’dan Bursa (Joseph Von Hammer, İstanbul'dan Bursa - Uludağ'a Bir Seyahat ve İznik-İzmit 
Uzerinden Geri Dönüş,  Viyana, Adolf Hartleben Verlag,1818). kitabının tanıtımı için bkz. 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/33/279.pdf.  
708 Bu bakışa açılarından en göze çarpanı Hüseyin Kocabaş’ın Uludağ dergisinde kaleme aldığı “San’at 
Tarihinde 16 ıncı Yüz Yılın Önemi” başlıklı yazısıdır. Kocabaş modern-geleneksel ayrımlarına gitmeden 
sanata kendi içinde bir değer atfederek, oryantalist bakış açısından son derece farklı bir yazı kaleme 
almıştır. Kocabaş 16. yy.da sadece Avrupa’da değil tüm dünyada sanatların yükselişe geçtiğinden söz 
eder. Çin’de Ming Devri, Orta Asya’da Timurlular, Batı da Rönesans hareketleri ve Osmanlı sanat eserleri 
16. yüzyılın kültürel dünyasının zenginliğini yansıtmışlardır. Kocabaş geleneksel sanatlarımıza büyük 



229 
 

fazla yayın yapan bir dergi değildir. Uludağ ve Konya dergilerinde ise bu yeni durumun 

izleri çok daha rahat takip edilebilir.  

 

Bu dönemde müzik üzerine çıkan yazılarda Mahmut R. Gazimihâl’in etkisinden 

bahsetmek gerekmektedir. Gazimihâl jakoben bir bakış açısı709 ve Türk Hümanizması 

politikası çerçevesinden müzik ile ilgili düşüncelerini ortaya koyar. Gazimihâl, bu 

dönemdeki yazılarıyla, çalışmanın başlıca inceleme konusu olan cumhuriyetçi 

muhafazakâr aydınlardan da kuvvetli bir biçimde kopar. Gazimihâl, Uludağ’da yer alan 

yazısında Türkiye içinde başta İstanbul olmak üzere müziğin bütün türlerine olan 

saygısını ve her birinin kendi içindeki değerini vurguladıktan sonra, Osmanlı-Türk 

müzik geleneği içinde gayrimüslimlerin katkılarına da değinir. Özellikle Ermeni Kilisesi 

“şarakan”larının Gomitas Vardapet tarafından çok sesliliğe dönüştürülmesini, 

müziğimizin modernleşmesi açısından son derece önemli bir katkı olarak nitelendirir.710  

Gazimihâl’in yazısındaki vurgunun önemi, bu çalışma çerçevesinde incelenilen 

dergilerde ilk kez bir gayrimüslimden bahsedilmesidir. Özellikle Konya dergisinde yer 

alan mimari ile ilgili yazılarda, öz Türk mimarisini bozduğu iddiasıyla hep olumsuz 

figürler olarak resmedilen gayrimüslim sanatçılar, birçok alanda Türkiye’nin kültür-

sanat hayatına yaptıkları büyük katkılara rağmen, dergi sayfalarında bu yönleriyle hiç 

yer almamışlardır. Gazimihâl’in Osmanlı İmparatorluğundaki gayrimüslimlerle gelişen 

müzik hareketlerini, Türk müziğinin gelişim evreleri içerisinde görmesi ve Osmanlı 

mirasına daha bütünsel ve komplekssiz bir biçimde yaklaşması önemlidir.  

 

                                                                                                                                           
övgüler düzdükten sonra, 17. y.y.da bu yükselişin tüm dünyada yerini düşüşe bıraktığından söz eder. 
Kocabaş’ın bakış açısı Hasan Âli Yücel döneminin evrenselci bakış açısını yansıtıyor gibi görünse de, 
Kocabaş Batı sanatını öne çıkarmaz, her coğrafyanın kendi kültürel ve tarihsel mirasına işaret eder, 
böylelikle sanatsal değeri üretildiği topraklardan soyutlayarak insanlığın malı olarak sunmaz. Fakat sanata 
da “kendinde” bir değer biçer. Bkz. Hüseyin Kocabaş, “San’at Tarihinde 16 ıncı Yüz Yılın Önemi”, 
Uludağ, Sayı 87, Ocak-Şubat 1948, s. 17-19. Hüseyin Kocabaş’ın bakış açısını yansıtan bir diğer çarpıcı 
yazısı için b.k.z. Hüseyin Kocabaş, “Bir Sanatkâr Tanıdım”, Uludağ, Sayı 90, Temmuz-Ağustos 1948, s 
8.   
709 Gazimihâl Konya’da değişim isteyen son derece küçük bir azınlık olduğunu belirtir, fakat dünyanın her 
yerinde değişimlerin küçük bir çekirdek etrafında başladığını ve zamanla genişlediğini belirterek bu 
noktada cesur olunması gerektiğini vurgular. Gazimihâl’in bu tavrı, Uludağ dergisinin birçok yazarı 
tarafından tenkitlere maruz kalan jakoben bakışı yansıtır. Mahmut R. Gazimihâl, “Konya’nın Müzik 
Hareketi Meselesi”, Konya, Sayı 99-100-101, Ocak-Şubat-Mart 1947, s. 7-9. 
710 Mahmut R. Gazimihâl, “Asırlar Arasında Müzik”, Uludağ, Sayı 75, Ocak-Şubat 1946, s. 12-13.  



230 
 

 Mimari alanındaki tartışmalarda da dönemin ruhunu yansıtan yazılar 

bulunmaktadır. Konya, 1930’ların Osmanlı canlandırmacılığına dayanan I. Ulusal 

Mimarlık akımının reddi üzerinden gelişen ve hiçbir şekilde geçmişe referans vermeyen 

modern mimari akımından tamamen koparak, “II. Ulusal Mimarlık Akımı” çerçevesinde 

bir anlayışı ve Osmanlı klasizminin yüksek mimari kültürünü öne çıkarırken, Uludağ 

dergisi - daha sonra Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun bakış açısında da 

görüleceği üzere - Osmanlı-İslam mirasına bir bütün olarak sahip çıkmıştır. İki şehrin 

aydınları arasındaki başlıca ortaklık ise, gayrimüslim ve batılı etkilerin reddedilmesi ve 

tahayyüllerinde belirli farklılıklar olsa da geleneğin yeniden ihyası ve icadıdır.  

 

Konya’da bir yandan Selçuklu ve Karamanoğlu eserlerinin yeniden gün yüzüne 

çıkarılma çabası dergi sütunlarında gözlemlenirken, bir yandan da Mimar Sinan 

üzerinden her türlü yabancı etkiden muaf bir Türk mimari geleneği inşa edilmeye 

çalışılır. Türk mimarisinin gelişiminin durması ve bozulmasında esas suç Batı tarzını 

Osmanlı’ya sokan gayrimüslimlere çıkarılır: “18 inci, bahusus 19 uncu asırda, Fransız 

Barok tarzıyla memleketimize giren mimarlık, Ermeni, Rum kalfaların elinde, şeklini, 

asaletini bozmuştur. Bu son yıllar ise, bizden ziyade başkalarına benzeme yolunu 

tutanların üslûbu olmuştur.”711  Böylelikle mimari üslupta “evrensel ve modern” 

formların gayrı şahsiliğine getirdiği eleştiri ile öne çıkan II. Ulusal Mimarlık Akımı’nın 

Konya dergisi üstündeki etkisi de gözlerden kaçmamaktadır.   

 

Konya dergisinin Mimar Sinan özel sayısında yukarıdaki temaya ağırlık veren 

birçok yazıya rastlamak mümkündür. Mimar Sinan üzerinden tamamen yerli bir mimari 

geleneği tahayyül edilerek, bir geleneğe yaslanma çabası içerisine girilmiştir. Burada 

Kemalizm’in geleneği bir bütün olarak reddetmeyen, seçilmiş yakınlıklar üzerinden 

kendisine bir gelenek hazırlayan bakış açısını net bir şekilde görmek mümkündür. Y. 

Mimar Kemal Altan da yazısında Mimar Sinan’ın eserlerini değerlendirirken “Bizans 

Sanatının ilhamına ihtiyaç olmayıp belki –belki değil- şüphesiz ona dudak büken Türk 

sanatkârların eserlerine; bazı garpliler Arap ve Acem daha ziyade Bizans tesirlerinin 

                                                
711 F. Nafiz Uzluk, “Konya Selçuklular Devri Eserleri İçin Akademi Açılmalıdır”, Konya, Sayı: 118-119, 
Ağustos-Eylül 1948, s. 1-2. 



231 
 

karıştığını iftira etmişlerdi”712  diyerek her türlü etkiden muaf öz Türk mimarisi mitini 

savunmakta ve Batılı sanat tarihi çalışmalarını Türk sanatına bir iftira olarak 

görmektedir. Prof. Uzluk gibi Altan da 18. yy.la birlikte Avrupa tesiriyle mimarimizin 

öz karakterinin bozulduğundan bahseder. Yapılması gereken bu öz üzerinden modern 

milli mimarimizin bir an önce hayata geçirilmesidir.713    

 

Mimari ile ilgili olarak Uludağ dergisinde tüm bakış açılarını özetleyen yazı 

Murat Alp Atamalaca’nın “Bursa Cami ve Anıtları Nasıl İncelenmeli” yazısıdır. Murat 

Alp Atamalaca, Konya’nın öz Türk mimarisi merkezli tartışmaya hiç girmeden, Türk-

İslâm geleneğini bir bütün olarak sahiplenmektedir.714 Böylelikle Uludağ dergisinde ve 

aşağıda tartışılacağı üzere Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun bakış açısında II. 

Ulusal Mimarlık Akımı’nın etkisinden ziyade, Osmanlı klasizmine yönelik doğrudan bir 

sahiplenme ve bu dönemden miras kalan eserlerin ihyası doğrultusunda bir çaba vardır.  

 

Uludağ dergisinde gelenek ile buluşma noktasında en yoğun yazılar şiir 

üzerinedir. Bu durumunda şüphesiz şiirin sanatlarımız içinde çok köklü bir tarihe sahip 

olması, Cumhuriyet dönemi ile birlikte öne çıkartılmaya çalışılan hece vezniyle yazılmış 

şiirlerin toplum üzerinde önemli bir etkiye sahip olamamasıdır.715 1946 sonrası bir 

yandan geleneksel divan ve tekke şiirimizin değerini yeniden keşfeden yazılar 

yayımlanmakta, diğer yandan da “milli şiir” anlayışını eleştiren ve şiire yeni bir biçim ve 

muhteva kazandırma çabasında olan, şiirlerini “serbest vezin” ile yazan şairlerin ürünleri 

hararetle tartışılmaktadır.  

 

1947 yılı ile birlikte Uludağ dergisinde farklı akımlardan etkilenen şiirler yer 

almakla gittikçe divan edebiyatını öven yazılar yayımlanmıştır. Bu tip yazılara imzasına 

atan kişi ise Rüknettin Akbulut’tur. Rüknettin Akbulut’un divan şiirine övgüler düzdüğü 

yazıları içinde en çarpıcı olanı, bol divan şiiri örneklerine yer verdiği; Fatih Sultan 

                                                
712 Kemal Altan, “Sinanın Sanatı”, Konya, Sayı 114, Nisan 1948, s. 5. 
713 Kemal Altan, “Eski Türk Mimarları Nasıl Yetişiyordu ve: Konya’da Ölen Kıymetli San’atkâr Mimar 
Muzafferin Mezarı”, Konya, Sayı 115, Mayıs 1948, s. 1. 
714 Murat Alp Atamalaca, “Bursa Cami ve Anıtları Nasıl İncelenmeli”, Uludağ, Sayı 83, Mayıs-Haziran 
1947, s. 12-16.  
715 Dönemin şiir dünyasının genel bir değerlendirmesi için b.k.z. Mehmet H. Doğan, Yüzyılın Türk Şiiri 
(1900-2000), İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, C. I., Ocak 2001, s. 23-29. 



232 
 

Mehmed’e ve Molla Lütfi’ye övgüler düzdüğü “Molla Lütfinin Şairliği” başlığını 

taşıyan ve Molla Lütfi’nin katlinden birinci derece sorumlu olan II. Bayezid’i akladığı 

yazısıdır.716  Akbulut her yazısında Osmanlı padişahlarını her türlü kötülükten muaf 

gösterebilmek için olağanüstü bir çaba içerisine girmiştir. Her türlü kötülüğün kaynağını 

Osmanoğlullarında bulan, onları Osmanlı saltanatını işgal eden kişiler olarak 

nitelendiren Cumhuriyet retoriği Rüknettin Akbulut’ta tersine dönmüş durumdadır. 

Akbulut,  “Ebussuud Ahmet Efendi” başlıklı yazısında ise şairin en güzel şiirlerini 

Arapça yazdığını söyleyerek öve öve bitiremez.717 Böyle bir yazının 1946 öncesi 

Halkevleri bünyesinde çıkan bir dergide yer alması şüphesiz hayal bile edilemez. 

Akbulut “Nedim ve Lale”de Nedim’in şiirlerini mercek altına alır ve yine methiyelerini 

eksik etmez.718 Üstelik aynı sayıda “Tanburî “Dürrî”yi Dinlerken” başlıklı geleneksel 

tarzda bir şiir yazmaya çalışır.719 

 

Konya, yayımlanmaya başlandığı günden itibaren Uludağ’a nazaran gelenek ile 

bağlarını bir şekilde koruyabilmiş; Veli Sabri Uyar “Konya’nın Bilginleri” başlıklı yazı 

dizisinde Meşâyıhlarda görev almış ve Konya’nın kültürel hayatına etki etmiş kişilerden 

bahsetmiş; Mevlana ve Saadettin Konevi her dönem dergide kendisine yer bulabilmiştir. 

Bu yüzden 1946’dan sonra başlayan farklılaşma, Konya örneğinde daha yumuşak 

izlenirken, 1930’lu ve 40’lı yılların ilk yarısında CHP söylemini son derece keskin bir 

biçimde kullanan Uludağ’daki kırılma sert olmuştur. Elbette 1946 sonu 1947 başı 

itibariyle Konya da kendi kültürel köklerine eğilmede daha rahat davranabilmiştir. Bu 

rahatlamanın ilk işareti olarak Temmuz-Ağustos 1946’dan itibaren düzenli bir şekilde 

yayımlanan Veli Sabri Uyar imzalı “Hattatlar Armağanı” yazı dizisinin dergide yer 

almaya başlaması kabul edilebilir. Buna karşın Uludağ’da yaşandığı gibi Konya’nın 

yazar kadrosu radikal bir değişikliğe uğramamış, eskiden mevcut olan görece rahatlık 

yerini daha özgür bir ortama bırakmıştır. Isparta Halkevi Dergisi Ün ise bu süreçten en 

az etkilenen dergi olarak yayın faaliyetini sürdürmüştür.  

 

 

                                                
716 Rüknettin Akbulut, “Molla Lütfinin Şairliği”, Uludağ, Sayı 82, Mart-Nisan 1947, s.15-17. 
717 Rüknettin Akbulut, “Ebussuud Ahmet Efendi”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, 12-14. 
718 Rüknettin Akbulut, “Nedim ve Lale”, Uludağ, Sayı 87, Ocak-Şubat 1948, s. 27-29.  
719 Rüknettin Akbulut, “Tanburî “Dürrî”yi Dinlerken”, Uludağ, Sayı 87, Ocak-Şubat 1948, s. 8.  



233 
 

 

3.3.3.2.  Halkevi Şubelerinde Cumhuriyetçi Muhafazakâr Aydınların 

Etkinliği ve Sosyal Ağları  

 

1933 yılında Bursa Halkevi bünyesinde kurulan Müzecilik ve Sergi Komitesi’nde 

Mehmed Şemseddin Ulusoy ve Kamil Kepecioğlu’nun birlikte çalıştığı önceki 

bölümlerde vurgulanmıştı. Kent tarihine ilişkin en önemli ansiklopedik eserleri kaleme 

alan bu iki aydının sadece komite faaliyetleri ile sınırlı kalmayan bir çalışma disiplini 

oluşturdukları söylenebilir. Nitekim Kamil Kepecioğlu tarafından kadı sicillerinden 

düzenlenip kaleme alınan, 1949 yılında Rüknettin Akbulut’un takdim yazısıyla Uludağ 

dergisinde ek olarak yayımlanmaya başlanan720 ve nihayet 2009 senesinde Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden bir grup öğretim üyesinin uzun yıllar boyunca 

yaptıkları çalışmalar sonucunda bir araya getirilen ve Bursa’nın tarihsel hafızasının diri 

tutulmasında son derece önemli bir rol ifa eden “Bursa Kütüğü” başlıklı kent 

ansiklopedisinde önemli kaynaklardan biri olarak Mehmed Şemseddin Efendi 

vurgulanır. Nitekim “Bursa Kütüğü”nü bir araya getirerek yeniden bir ansiklopedi serisi 

olarak yayımlayan çalışma grubunun kaleme aldığı takdim yazısında “Yazar, muasırı 

olan birçok kişiden şifahî bilgi alma yolunu da ihmal etmemiştir. Bursa Mısrî Dergâhı 

postnişini Mehmed Şemseddin (Ulusoy) Efendi (ö. 1936)’yi bunların başında saymak 

gerekir. Çünkü Bursa kültür tarihinin 20. asırdaki en güçlü kalemi o idi. Onun eserleri 

kadar kendisinin de Bursa Kütüğü’nün oluşmasında hizmetleri geçmiştir”721 

denilmektedir.  

 

Çalışmada daha önce de vurgulandığı üzere, tarikatlar kapatıldığı zaman, 

içlerinde bulunan kitapların büyük bir çoğunluğu, şeyh efendiler tarafından Mısrî 

Dergâhı Şeyhi olan Mehmed Şemseddin Efendi’ye teslim edilmiş ve böylelikle 

Bursa’nın tarihsel ve kültürel hafızasına ilişkin en önemli merkezlerden biri eski Mısrî 

Dergâhı kütüphanesi olmuştur. Bursa tarihine ilişkin çalışma yapmak isteyen 

araştırmacıların gerek kitabî gerekse de şifahî bilgiler almak için kapısını çaldıkları 

şahsiyetlerin başında Mehmed Şemseddin Efendi gelir. Vefatından sonra kütüphanenin 
                                                
720 “Bursa Kütüğü”, Uludağ, sayı: 92, Ocak-Şubat 1949, s. 18 (ek olarak verilmiştir) 
721 Kâmil Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, Cilt 1, Hzr. Hüseyin Algül, Osman Çetin, Mefail Hızlı, Mustafa 
Kara, Asım Yediyıldız, Bursa Kültür A.Ş., 2009, s. 12. 



234 
 

koruyuculuğu oğlu Mehmed Fahameddin Ulusoy’a geçmiştir. Oğul Ulusoy da gerek 

Halkevi Müzecilik ve Sergi Şubesi’nde gerekse de Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu’nda yaptığı çalışmalarla, kütüphaneden yakın çalışma arkadaşlarının istifade 

etmesini sağlamıştır. Nitekim Kazım Baykal “Merhum müellif Şemseddin Ulusoy’un 

oğlu aziz dostum öğretmen Fehamettin Ulusoy bana basılmış olan bütün eserlerini kendi 

el yazıları ile olan nüshalarını gönderdi” diyerek bu katkıyı Uludağ dergisinde 

vurgulamıştır.722   

 

Kazım Baykal’ın 1945 yılında Kütahya Lisesi’nden Bursa Erkek Lisesi’ne tayin 

olarak gelmesi gerek Uludağ dergisi gerekse de Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu’nun kurulması açısından son derece önemlidir. Uludağ dergisin 1946 yılından 

sonra en verimli ve belgelere dayanan tarih yazıcılığının önde gelen ismi olan Kazım 

Baykal, Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nda cumhuriyetçi muhafazkar kent 

aydınlarının bir araya gelmesini sağlamış, kentin kültürel, ekonomik ve siyasal elitleri 

arasında bir işbilirliği ile Osmanlı-İslam medeniyetinin yazılı kaynaklarını neşretme ve 

abidevi eserlerini ihya etme mücadelesine önderlik etmiştir.  

 

1947 yılından sonra Uludağ dergisine en çok katkıda bulunana isimlerinden biri 

olan Rüknetttin Akbulut da Fahameddin Ulusoy ve Kazım Baykal gibi öğretmendir. 

Akbulut’un etkinliği dergi içinde o derece yükselmiştir ki Uludağ dergisinde 

okuyuculara tanıtılmıştır.723 Bu derginin yayın hayatı boyunca görülen bir ilktir. Ayrıca 

Akbulut, 1947 yılından itibaren Dil – Edebiyat Şubesi’nde görev almıştır. Yukarıda adı 

sıklıkla geçen Gazali Saltık’ın da Kız Lisesi’nde edebiyat öğretmeni olduğunu belirtmek 

gerekir. Halkevi içinde 1947 yılından sonra hâkim konuma gelen aydınların önemli bir 

kısmının öğretmendir ve meslekleri itibariyle de aralarında bir yakınlık bulunmaktadır. 

 

                                                
722 Nitekim Fahameddin Ulusoy, 1950 yılında Kazım Baykal’ın başkanlığındaki Müzecilik ve Sergi 
Şubesi’nin üyesidir. 
723 “Mecmuamızda tarihi yazıları çıkan Rüknettin Akbulut Trabzon’da doğmuş ilk tahsilini Ardahanda 
tamamlamış müteakiben İstanbul Kabataş Erkek Lisesinden mezun olduktan sonra İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesinin Tarih Coğrafya bölümünden mezun olarak vatani vazifesini yaptıktan sonra Bursa 
Ticaret Lisesi Tarih öğretmenliğine tayin edilerek asli mesleğine atılmıştır. Bursada birçok tarihi yazılar 
neşretmiş bu meyanda iki de eser vermiştir ki birisi SİLÂHSIZ İHTİLÂLCİ GANDİ diğeri 
CUMHURİYET DEVRİNE BURSA İÇİN YAZILMIŞ ŞİİRLER namını taşımaktadır. Mecmûamızda da 
tarihi makaleler ve etütler yayımlamaktadır” bkz. Uludağ, sayı 95-99, Mart-Nisan 1950, s. 30.  



235 
 

3.3.3.3.  Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu ve Kent Elitleri 

 

“Eski Eserleri Sevenler” adı taşıyan kurum ve derneklere 1927 yılı itibari ile 

Türkiye’nin çeşitli kentlerinde rastlanılmaktadır. Bu kurumların; kurucularının sosyal 

statüleri ile kuruluş gerekçeleri arasında son derece sıkı bağlar vardır.  

 

15 Şubat 1927 yılında İzmir’de, dönemin valisi Kazım Dirik’in girişimi ve kent 

elitlerinin işbirliği sayesinde İzmir ve Havalisi Âsar-ı Atika Muhibleri Cemiyeti 

kurulmuştur. Erkan Serce’ye göre Cumhuriyet döneminde kurulmaya başlanan bu 

cemiyetlerin öncüsü ise İstanbul Şehri Muhipleri Cemiyeti’dir.724 Cemiyetin amacı, 

İstanbul’un güzelliklerini ve eski eserlerini korumaya yöneliktir.725 15 Temmuz 1911’de 

kurulan ve merkezi İstanbul Âsar-ı Atika Müzesi olan İstanbul Şehri Muhibleri 

Cemiyeti, “şehrin estetik güzelliklerini tamim ve şehre müteallik anıtlar hakkında 

bilinmesi lazım gelen malumat neşretmek ve bundan başka şehrin tarihi ve mimari 

eserlerinin korunması için hükümet nezdinde teşebbüste bulunmak”726 amacını 

taşıyordu. 1912 yılında tüzüğü hazırlanan Cemiyetin umumi raporu ise 1913 yılında, 

tüzüğü gibi Fransızca olarak yayınlanmıştır.727 Aynı cemiyet daha sonraki yıllarda önce 

Charles Diehl tarafından yazılan “Les Amis de Stanboul” başlıklı dört sayfalık Fransızca 

bir yazıda tanıtılmış, Bereketzade Çeşmesi’nin bu Cemiyet’in çabaları ile yapıldığı 

anlatılmıştır.728 

 

Iki fasıl ve 12 maddeden oluşan İzmir ve Havalisi Âsar-ı Atika Muhibleri 

Cemiyeti Nizamnamesi’ne göre cemiyetin amacı, “İzmir şehrinde ve mülhakatında 

mevcut ve milli övüncümüze ilişkin menkul ve gayrı menkul mimari eserler ve saire ile 

kadim kavimlere ait “âsar-ı nefise-i sanatkârâne” hakkında bilinmesi gereken konulara 

                                                
724 Erkan Serce, “İzmir ve Havalisi Âsar-ı Atika Muhibleri Cemiyeti ve İzmir Arkeoloji Müzesi’nin 
Kuruluşu”, s. 7.  https://www.academia.edu/1820909/Izmir_ve_Havalisi_Asar-
i_Atika_Muhibleri_Cemiyeti.  
725 Semavi Eyice, “İstanbul Şehri Muhipleri Cemiyeti”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C.4.,  
2003, s. 236. 
726 Aziz Ogan, Türk Müzeciliğinin 100üncü Yıldönümü, İstanbul, 1947,  s. 20-21’den aktaran Serce, 
a.g.m, s. 8.  
727 Tüzük ve rapor için bkz. Mehmet Yavuz, “Bereket Zade Çeşmesi”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar 
Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 25, Prof. Dr. Hamza GÜNDOĞDU Armağanı, s. 573-576.  
728 A.e., s. 566.  

https://www.academia.edu/1820909/Izmir_ve_Havalisi_Asar-i_Atika_Muhibleri_Cemiyeti


236 
 

dair umumi istifadeyi sağlayacak şekilde neşriyatta bulunmaktı.”729 Vali Kâzım Dirik ile 

birlikte bu Cemiyet’in kuruluşuna damgasını vuran kişi İzmir Müzesi Müdürü Aziz 

Ogan olmuştur.  

 

Türkiye’de benzer bir isimle kurulan bir başka dernek ise Edirne ve Yöresi Eski 

Eserleri Sevenler Kurumu’dur. 1935 yılında kurulan bu kurumun kurucusu İzmir ve 

Havalisi Âsar-ı Atika Muhibleri Cemiyeti’nin kurulmasına öncülük eden Kâzım 

Dirik’tir. Trakya Umum Müfettişi olarak görev yaptığı Edirne’de, CHP’nin 

milletvekilleri, yöneticileri, müze müdür ve çalışanları, Halkevi yöneticileri, kentin eşraf 

ve aydınları gibi önde gelen elitlerini bir araya getirerek, aynı İzmir’de olduğu gibi 

Edirne’de de benzer bir cemiyeti kurmuştur.730 Edirne Selimiye Külliyesi’nin Darüs 

Sıbyan (Dar ül Kurra) bölümü masrafları bu kurum tarafından karşılanmak üzere 

onarılmış ve daha önce depo halindeki eserler buraya taşınmıştır.731 Her iki Cemiyet’in 

kuruluşu, aşağıda derinlemesine ele alınacak olan Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu’nun kuruluşu ile benzer bir biçimde, kentin siyasi, ekonomik ve kültürel 

sermayesini elinde buluduran kent elitlerinin işbirliği ile gerçeklemşmiştir.  

 

Bursa ile çok önemli bir benzerliği daha bünyesinde taşıyan bir başka kurum ise 

Konya ve Mülhâkatı Eski Eserleri Sevenler Derneği’dir. Derneğin kurucusu Zeki Oral 

aynı zamanda Konya Müzesi’nin de müdürüdür. Bu derneğin en önemli vasfı, Konya 

Halkevi dergisi Konya’dan ayrı olarak Konya’nın tarih ve kültürüne ilişkin son derece 

önemli çalışmalara imza atmış ve alanlarında çok ünlü isimleri bir araya getiren bir dergi 

çalışması olmuştur. Yukarıda da tartışıldığı üzere, 1946 sonrası Uludağ dergisinde 

yansıyan değişim ve yeni bir aydın grubunun derginin asli unsuru olma vasfı, Konya 

dergisinde takip edilememekte, Konya gün geçtikçe zayıflayan bir dergi hüviyetine 

bürünmekteydi. 1946 sonrası Uludağ dergisinde etkinliklerini artıran cumhuriyetçi 

muhafazakâr aydınlardan farklı olarak, Konya’da sağ eğilimli Anadolucu ve mutasavvıf 

kültür adamları, Konya dergisinde yazmak yerine Anıt adını verdikleri ve Konya’nın 

                                                
729 Maarif Vekâlet-i Celilesince Kabul ve Tastik Buyurulmuş Olan İzmir ve Havalisi Asar-ı Atika 
Muhibleri Cemiyeti Nizamnamesi, İzmir - Hafız Ali Matbaası, 1927’den aktaran 
730 Edirne ve Yöresi Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun kurucularınun tam listesi için bkz. 
http://www.edirnetarihi.com/edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935-edirne-ve-
yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935.html.  
731 http://www.edirnelilerdernegi.org/index.php?option=com_content&task=view&id=298&Itemid=86.  

http://www.edirnetarihi.com/edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935-edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935.html
http://www.edirnelilerdernegi.org/index.php?option=com_content&task=view&id=298&Itemid=86


237 
 

yazın hayatında son derece önemli yer tutan bir dergiyi neşretmişlerdir.732 Bursa ile 

benzerlik ise İzmir ve Edirne örneklerinde farklı olarak, Konya Mülhâkatı Eski Eserleri 

Sevenler Derneği ile Anıt dergisinin bütünüyle İslam eserleri, İslam tasavvufu, Selçuklu 

ve Osmanlı dönemi ile ilgili olmalarıdır. Aşağıda da vurgulanacağı üzere, Bursa Eski 

Eserleri Sevenler Kurumu’nun da ilgi alanı Osmanlı-İslam mirası üzerine olmuştur. 

Ayrıca Anıt dergisinde yer alan isimlerin bir kısmı bu tezde incelemeye tabi tutulan 

Bursalı aydınların dostu ve yine bu tezin muhtelif yerlerinde ve ayrıca aşağıda 

belirtildiği üzere bir Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun çalışmalarına da 

yardımcı olmuş kişilerdir. Süheyl Ünver ve Sâmiha Ayverdi bu isimlerin başında gelir.733  

 

Kazım Baykal öncülüğünde kurulan Eski Eserleri Sevenler Kurumu ise, 

Bursa’nın kültürel hayatı açısından önemli bir kilometre taşıdır. Siyasal, ekonomik ve 

kültürel elitlerin desteği ile çalışmalarını yürüten bu kurum, Bursa’nın gün geçtikçe 

silinmeye yüz tutan hafıza mekânlarını yeniden ayağa kaldırmaya yönelik bir mücadele 

yürütmüştür.  

 

Kazım Baykal, 1985 yılında İslam Mirası Koruma Konferansı’nda yaptığı 

konuşmada, Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun kuruluş amacını şu şekilde 

açıklamıştır: 

 
“Osmanlı İmparatorluğu birinci Viyana kuşatmasından sonra duraklamış, sonra 

gerilemeye başlamış ve nihayet yıkılmıştır. Bu zamanlarda vakıf gelirlerinin kaynakları yurt 
dışında kaldığından bakımları zorlaşmış, bu durumu büyük depremler ve yangınlar da 
arttırmıştır. Cumhuriyet devrimize böyle bir miras kalmıştır. Yeni devletimiz kendini 

                                                
732 “Anıt Dergisi, Mart 1949'dan Mart 1964 tarihine kadar düzensiz aralıklarla toplam 31 sayı çıkmıştır. 
19. sayısını Temmuz 1950'de çıkaran dergi uzun bir aradan sonra 20. sayısını Nisan 1957'de çıkarabilmiş, 
Mart 1964'deki son sayısıyla yayın hayatına nokta koymuştur. Dergi, özellikle Konya ve çevresinin 
kültürel mirasına ciddi katkılar sağlayan yazar ve yazılarla önemli bir boşluğu doldurmuştur. Dernek 
sadece dergi çıkarmakla kalmamış, tüzüğünde belirtildiği şekilde Konya il merkezindeki taşınmaz maddi 
kültür varlıklarımızın onarım işlerini de hayırsever Konyalıların maddi manevi destekleriyle 
gerçekleştirmiştir. Selimiye ve Kapı Camileri kurşunlarının elden geçirilmesi, Şems-i Tebrizî, Emir İshak 
ve Şeyh Aleman türbelerinin onarımı, Abdülaziz, Zenburi, Beyhekim ve Tercüman mescitlerinin 
kurtarılması, Sahip Ata manzumesinin cami kısmı çatısı ile avlu duvarının onarımı bunlardan birkaçıdır.” 
Bkz. Muammer Ulutürk, “Konya Kültür ve Tarihi Açısından “Anıt” Dergisi, Turkish Studies: 
International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic,  Vol. 8/2, 
Winter 2013, s. 303.  
733 Anıt dergisinin yazarları arasında Süheyl Ünver, Abdülkadir Karahan, Semavi Eyice, Annemarie 
Schimmel, Mehmet Önder, Feyzi Halıcı, , Necati Elgin, Zeki Oral, Mehmet Yusufoğlu, Muzaffer 
Erdoğan, Tahsin Ünal ve Aziz Sayhan bulunmaktadır. Her biri Türkiye’nin kültür, tarih ve tasavvuf 
araştırmalarına damgasını vurmuş isimlerdir. Bkz. Ulutürk, a.e., s. 305.   



238 
 

toparlamaya başlamış, yeni atılımlara koyulmuş, bu sebeple âbidelerimizin etrafı da 
düzensiz yapılarla dolmuştur.  

 
Bu durum karşında, 1946’da üzgün Bursalıların sinesinden, Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu doğmuş, 1947’de Bakanlar Kurulu kararı ile menafi umumiyeye hâdim 
dernekler arasına alınmış, dört elle milli-dini mirasımızı koruma ve kurtarma çabasına 
girmiştir.”734 

 
 

Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun yaptığı ilk faaliyetlerden biri olan Bursa 

Koza Hanı ve Mescidi’nin onarılmasına ilişkin hazırlanan broşürün önsözünde ise 

Kurum varlık sebebini şu şekilde açıklamıştır: 

 
“XVI. yüzyılın başından beri Bursamız, Türk-Osmanlı devlet ve medeniyetine 

merkezlik etmiştir. İlk Padişahlar, vezir, emir, komutan, bilgin, nihayet servet sahibi zatlar 
sosyal hayatımızda hizmet uğruna servetlerini bağışlamışlardır. Okul ve medreseler, şifa 
haneler, camiler, ticaret yerleri (hanlar), imaretler yaptırmışlar. Böylelikle şehrimizde tarihi 
mimari değerli anıtlar vücuda gelmiş ve yaptırılanlarla beraber yapan mimar ve 
mühendisler, hattat, nakkaş, çinici gibi sanatkârların adları ebedileştirilmiş oldu.  

 
Fakat ne yazık ki, herkesi hayran bırakan anıtlar, deprem, yangın, saldırma, askeri 

işgaller, bir de devletin zayıf düşmeye başladığı zamanlardan beri yıkıntıları onarmak ve 
zamanla yarım kalanların tamamen harap olması gibi uğursuzluklar tarih ve sanat kaynağı 
olan anıtlarımızı ya tamamen yok etmiş veya karakterini bozdurtmuş, pek azı aslını 
muhafaza ederek kalabilmiştir.  

 
Bir millet atalarını anıtları ile anar ve tarihi değerini onun ile tanıtır. Eserlerin 

mahvolanlarını canlandırmak elimizden gelmez, harap olmaya yüz tutmuş olanlarını yok 
etmekten kurtarmak borcumuzdur. Büyük anıtların onarımı Bursalılarla beraber devletin 
işidir. Küçüklerin korunması sırf biz Bursalıların gayretine muhtaçtır.”735 

 
 

İslam Mirası Koruma Konferansı’nda Baykal, yapılması gerekenleri maddeler 

halinde sıralamıştır. Esasen bu maddeler içinde yer alan 2 maddenin Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu’nun da bakış açısını ortaya koyduğu ve sağ Kemalist bir anlayışın 

medeniyet algısını dışa vurduğu söylenebilir: 

 
“ 1. Muasır medeniyetin gidişine intibak ederken, asırlar boyunca sürmüş İslam 

medeniyetinin kültür mirası eserlerimizi korumak ve yaşatmak mecburiyetindeyiz 
a) Çocuklarımıza ve gençlerimize İslami ve milli ruhu iyi telkin etmek şarttır.   
… 
2. Yeni kent yapılması istendiğinde eskisine yakın veya uzakta, İslam ülkeleri 

geleneklerine uygun olarak kurmak ve o ruhu gelecek nesle aktaracak evsafta, batı 
medeniyeti ile bağdaştırarak eski kültür mirası eserleri meydana getirmek gerekir.”736 

                                                
734 Kazım Baykal, Örnek Türk-İslam Şehri Bursa’nın Kuruluşu, Gelişmesi ve Korunması Önerileri”, 
İslam Mirası Koruma Konferansı Bildiriler,  İstanbul, 22-26. 04. 1985, s. 255. 
735 Kazım Baykal, Bursa, Koza Hanı ve Mescidi, Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu, 1946, s.1 
736 Baykal, “Örnek Türk-İslam Şehri Bursa’nın Kuruluşu, Gelişmesi ve Korunması Önerileri”, s. 255-256.  



239 
 

 

Kazım Baykal’ın ifadeleri Kemalizm’in çağdaşlık ilkesiyle Osmanlı-İslam 

medeniyetini bir sentez içinde ele alan Sağ Kemalist ve cumhuriyetçi muhafazakâr 

bakışını yansıtır. Esasen bu medeniyet meselesi, Türk aydınının önündeki en büyük 

huzursuzluklardan birdir.737 Üstelik bu hal Cumhuriyet ile de çözülebilmiş değildir. Bu 

huzursuzluğun tipik örneği, Cumhuriyet devrinde, çalışmanın ikinci bölümünde 

ayrıntıları ile tartışıldığı üzere,  “modern muhafazakârlar” olarak adlandırılan Dergâh 

çevresinde görülebilir. Bu huzursuzluğu Bergson’un “dureé” kavramı üzerinden 

sürekliliğe yaptıkları vurgu ile aşmaya çalışmışlardır. Bursadaki aydınlar üzerindeki 

etkileri önemli olmuştur.  

 

Bu noktada, tartışmanın felsefi boyutundan ziyade mekân boyutu üzerine 

odaklanıldığında, “medeniyet tasavvuru” üzerine düşünmek elzemdir. Baykal da 

“muasır medeniyet” ve “İslam medeniyeti” olarak bir ayrıma gider ve ikisinin bir arada 

var olmasının imkânlarından bahseder. Mekân ve “medeniyet tasavvuru” üzerinde 

düşünümde bulunan isimlerin başında gelen Saadettin Öktem’e göre medeniyet, şehir ve 

mimaride görünür. Öktem’e göre şehri değiştiren de medeniyet telakkisidir. Bu telakki 

esere ruhunu verendir. Öktem, her konuşmasında Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu 

ile birlikte Bursa anıtları üzerine çalışmalar yapmış, Baykal ve Ulusoy’un dostlarından 

olan Ekrem Hakkı Ayverdi’nin “Süleymaniye’nin büyük babasını görmek isterseniz 

Bursa’da Orhan Camiine bakın” sözüne vurgu yapmıştır.738  

 
“Orhan Camii teknik olarak sakat bir camidir. Niye, işçilik yok, ölçüleri doğru 

değil, mesela gönye köşeler tam doğru gönye değil, şakuller tam şakul değil, doğru dürüst 
usta yok ama orada bir üslup var diyor. Yani medeniyetin size söyleyecek sözü var ama 
söyleyemiyor fakat hissediyorsunuz onu. Ama Süleymaniye’ye geldiğiniz zaman, 
Selimiye’ye geldiğiniz zaman, Sultan Ahmed’e geldiğiniz zaman her şey bitmiş, ne bir taş 

                                                
737 Huzursuzluk tabiri burada, Ahmet Hamdi Tanpınar’In bu durumla son derece iyi örtüşen Huzur 
romanına çağrışım üzerinden kullanılmaktadır. 
738Yüksek Mühendis, mimar ve sanat tarihçisi olan Ekrem Hakkı Ayverdi, Türkiye kültür tarihinin abidevi 
şahsiyetlerinden biri olarak bilinmektedir. Kenan Rıfaî’nin talebesi olan ve Kenan Rıfaî’nin tasavvufî 
düşüncelerinin Türkiye’deki en önemli sürdürücüsü ve kültür insanlarından biri olan Sâmiha Ayverdi’nin 
ağabeyidir. İki kardeş 1970 yılında Kubbealtı Cemiyeti’ni kurmuşlardır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Altan 
Deliorman, Işıklı Hayatlar: Nihat Sâmi Banarlı, Ekrem Hakkı Ayverdi, Sâmiha Ayverdi, İstanbul, 
Kubbealtı Neşriyat, 2004.  



240 
 

çıkarabilirsin, ne bir taş koyabilirsin, aynı Fuzulî şiiri gibi, aynı Itrî musikisi gibi, aynı 
Karaisalı yazısı gibi… Demek ki medeniyetle olan ilişki böyle bir hadise…”739 

 

Öktem, Batılılaşmayı reddederek, medeniyet tasavvurumuzun ruhu ile dışarıdan 

gelen tüm tema ve biçimleri kendimize ait kılabileceğimizi düşünür. Dede Efendi’nin 

piyano için bestelediği rast makamındaki “Yine Bir Gül Nihal” bu noktada çok sık 

vurgulanan örneklerden biridir. Öktem, Dede’nin diğer makamları ile ilgili de benzer 

tespitlerde bulunur: “Öyle mi diyor İsmail Dede, senin minörünü ben bir sultanîyegâh 

yapayım da gör diyor ve yapıyor. Bu karakter değişikliği işte o. Orda açan bir çiçeği 

alıyor Müslüman ediyor adam veya Türk yapıyor diyeyim.”740 Bu yüzden Saadettin 

Öktem’e göre modernleşmek için Batılılaşmamamız gerekmektedir. Batı başka değerlere 

sahip bir medeniyet dairesidir. Bizler sadece kendi İslam medeniyet telakkimiz ile kendi 

medeniyet dairemiz içinde modernliği üretebilir ve kendimize ait kılabiliriz.741  

 

Daryush Shayegan’a göre ise gelenek artık sadece bir tasavvur olarak var 

olabilmektedir.742 Shayegan geçmişin ihya edilemeyeceğini söylerken, bu durumu 

habitus üzerinden açıklar. Nihayetinde içselleştirilmiş ve tekrar eden eğilimleri 

belirleyen sosyal yapılar ortadan kalktığı zaman, bütün uğraşlar, eldeki tüm imkânlara 

rağmen kötü ve plastik birer taklitten öteye gidememektedir: 

 
“Bunun ayırtına varmak için bugün İran’da inşa edilmiş olan sayısız çirkin camiyi 

görmek yeter. Bu yeni camileri Selçukluların, Timuroğullarının yaratıcı dönemleriyle ya da 
İsfahan’daki Safavi anıtlarıyla karşılaştırırsak, bu kadar bilinçsiz bir cüretle dikilenlerin, 
vaktiyle olmuş olanın acayip mi acayip karikatürleri olduğunu anlarız. Onları düzgün bir 
biçimde kopyalamayı bile becerememektedirler; ne o eski eserler elden geldiğince taklit 
edilmekte, ne de o anıtlara özelliklerini veren zarif orantılara uyulabilmektedir. Artık yenilik 
yapılamadığı gibi, geçmişin bu görkemli eserlerine ruhunu veren imaginal bakış da çöllerin 
kumunda kaybolup gitmiştir. Adeta estetik hafızamızdan ilelebet koparılmışızdır; artık onun 
küllerinden tekrar yaşama dönemeyeceğizdir; aramızdaki ilişki tamamen 
yabancılaşmıştır.”743 

 

Shayegan, Öktem’in bahsettiği medeniyet telakkisinin, ancak bir yaşam pratiği 

üzerinden gerçekleşebileceğini ortaya koyar. Nitekim Batılılaşmamak derken Öktem de 
                                                
739 Saadettin Öktem, “Medeniyet Tasavvuru”, http://www.gonuldergisi.com/medeniyet-tasavvuru-prof-dr-
saadettin-okten.html.  
740 “Saadettin Öktem ile Medeniyet Sohbeti”, Türk Düşüncesi Dergisi, sayı:1, Kış 2012, s. 28.  
741 “Saadettin Öktem: Batılılaşmak Gerekmiyor”, Ropörtaj: Murat Menteş, 
http://www.kanal04.com.tr/kitap/prof-sadettin-okten-batililasmak-gerekmiyor.html.  
742 Shayegan, Melez Desenler, s.76. 
743 A.e.  

http://www.gonuldergisi.com/medeniyet-tasavvuru-prof-dr-saadettin-okten.html
http://www.kanal04.com.tr/kitap/prof-sadettin-okten-batililasmak-gerekmiyor.html


241 
 

aynı yere işaret eder, ama modernleşirken bundan nasıl kaçınılabileceği noktasında 

Osmanlı-İslam değerlerini işaret etmekten fazlasını yapmaz. Benzer bir düşüncenin 

sahibi olan Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu içinde yer alan aydınlar, Baykal’ın 

çerçevesini çizdiği idrak ve medeniyet algısı üzerinden soruna eğilmiş ve anıtsal 

eserlerin ihyası noktasında büyük bir çaba göstermişlerdir. Bugün Bursa merkez hattı 

Öktem’in de belirttiği gibi, Emir Sultan, Yeşil, Ulu Cami, Muradiye, Hüdâvendigâr 

Camii’nden oluşan bir anıtsal hattı izler. Bu abideler ve çevresindeki anıtlar korunmuş 

ama kentin bu anıtlarla uyumlu ruhu ve şahsiyeti, apartmanlar arasında yok olup 

gitmiştir. Ortada artık Öktem’in tabiriyle “şehir” yoktur.744   

 

1946 sonrası Uludağ dergisi ve Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu altında 

kümelenmiş Bursalı aydınlar, kültürel manada cumhuriyet, İslam ve Türklüğü745 bir 

potada eritecek bir medeniyet telakkisi ile Türkiye’de merkez sağın kültürel bakış açısını 

örerek, taşrada hegemonik bir güç haline gelmişlerdir. Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu’nun giriştiği yoğun faaliyetler, eski eserlere duyulan salt bir hayranlık olmaktan 

ziyade bir medeniyet iddiasının verdiği sorumluluk ve eylemlilik halidir.  

 

Nitekim Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun 1950 yılına kadar yapmış olduğu 

faaliyetler alt alta yazıldığında bu çabanın büyüklüğü görülebilir. 1946 yılında kurulan 

Kurum dört yıllık süre içinde, kentin siyasal ve ekonomik elitlerinin desteği ile hiç de 

azımsanmayacak faaliyetlere imza atmıştır: 

 
“1946: Zağferanlık Mahallesi’ndeki Bekir Dede Türbesi ile Karamazak Mahallesi’ndeki 
Kara Abdürrezzak Türbesi’nin onarımı.  

 

                                                
744 Öktem, Türk Düşünce Dergisi, s. 30.  
745 Bursalı BEESK içindeki aydınlar, Osmanlı ile Türklük arasına bir sınır koymazlar. Osmanlı mirası 
tamamen bir Türk mirasıdır. Nitekim Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun Bursa’da gayrimüslimlerden 
kalan bir tane eserin bile restorasyonu için çabalamaması fakat ecdattan kalan yadigârlar vurgusu 
üzerinden Osmanlı-İslam eserlerini restore etmeleri bu bakış açılarının bir yansımasıdır. Kazım Baykal’ın 
oğullarının adı Bumin ve Bilge’dir. Kızlarının adları ise Gültekin, Şükriye ve Nilüfer’dir. Baykal beş 
çocuğundan üçüne doğrudan Orta Asya Türk tarihine vurgu yapan isimleri seçmiştir. Bursa’daki sağ 
Kemalistlerin önde gelen isimlerinden olan Rüknettin Akbulut ise Bursa adlı eserinde şu satırları kaleme 
almıştır: “ Ben Bursa’da doğmadım. Fakat çok şükür Türk’üm. …Manevi bakımdan; Büyük Türklerin 
mezarları ve anıtları ile dolu olan bu şehirde; “Sema düşse minare ve kubbelerinin üstünde” durarak yere 
değmez.” Akbulut’un yazısındaki “Büyük Türkler” öncelikle Bursa’da medfun bulunan altı Osmanlı 
padişahıdır. 



242 
 

Askeri depo olarak kullanılmakta olan Şehadet ve Abdal camilerinin boşaltılarak 
temizlenmesi ve ibadete açılması.  

 
Demirtaş ile Hoca Alizade camilerinin hazirelerinin düzenlenmesi. 
 
Kozahanı Mescidi’nin onarılarak ibadete açılması. 

 
Timurtaş Paşa’nın mezarı ile İmaret-i İsa Bey Camii’nin yıkımdan kurtarılması 
 
Büyük çınar ağaçlarının anıt eser olarak tescillenmesi 
 

    1947: Azep Bey Camii’nin onarılıp namaza açılması,  
 

İsmail Hakkı Tekkesi’ndeki jimnastik derneğinin çıkarılması, onarılıp yurt haline 
getirilmesi 

 
Süleyman Çelebi Türbesi’nin inşasına başlandı 
 

    1948: Dibekli (Şeyhpaşa) Camii’nin onarılması 
 
    1949: Eminniyye Tekkesi (Veled-i Habip Camii)nin kuşatma duvarları onarıldı,  

         
            İshak Paşa Camii tamiri ile ibadete açıldı 

 
    1950: Süleyman Çelebi Türbesi inşaatı devam ediyor”746  

 

Yukarıda sıralanan çalışmalardan da görüleceği üzere Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu’nun öncelikli faaliyeti, Bursa’nın Osmanlı-İslam mirasına ait anıt 

eserlerin restorasyonu ve ihyasına yönelik çalışmalardır. Nitekim Bursa’da CHP’nin de 

önde gelen simalarından biri olmuş olan araştırmacı yazar Yılmaz Akkılıç’ın “Kâzım 

Baykal, kaderine terk edilmiş, hatta bir bakıma hor görülen Osmanlı mirasının yeniden 

kazandırılması uğraşısına yıllarını vermiş bir öğretmen ve araştırmacıdır”747 tespiti, 

Baykal ve arkadaşlarının esas meselesinin, 1940’lı yıllara kadar Cumhuriyet rejiminin 

adeta kültürel bağlamda redd-i miras yaptığı bir medeniyeti yeniden ihya etmeye ve 

Cumhuriyet ile olan bağını kurmaya yönelik olduğunu iddiasını destekler. Baykal’ın 

dostlarından ve Fahameddin Ulusoy’un manevi talebelerinden olan ünlü restaratör ve 

kültür adamı Mehmed Safiyyüddin Erhan da Baykal için “eski kültür medeniyetimizin 

ayak bağı ve geri kalmışlığımızın sebebi olduğunu iddia edenlerin ve ciddi koruma 

politikalarının, tafsilatlı kanunların, müesseselerin, yetişmiş kadroların her yerde 

bulunmadığı senelerden 1946’da Bursa’nın önde gelen şahsiyetleriyle Eski Eserler 

                                                
746 Doğan Yavaş, “Kazım Baykal: Bir Hizmet ve Gönül Adamı”, Bursa'da Yaşam, Aralık 2009, s. 46-47. 
747 Yılmaz Akkılıç, “Kazım Baykal ve Yapıtları”, Kazım Baykal Sempozyumu, s. 40. Yılmaz Akkılıç 
1976-1978 ile 1999-2000 yılları arasında CHP, 1994 yılında Sosyal Demokrat Halkçı Parti (SHP) Bursa İl 
Başkanlığı görevlerinde bulunmuştur.  



243 
 

Sevenler Kurumu’nu tesis etmişler, pek çok eserin ihyasında muvaffak olup, Bursa 

abidelerinin bani-i sanisi olarak anılmaya hak kazanmışlardır” demektedir.748  

 

Kazım Baykal’ın başında bulunduğu Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun 

bu dönemde anıtsal eserlerin ihyası dışında yaptığı önemli bir faaliyet de Süleyman 

Çelebi Türbesi inşaatı sırasında geliştirilen bir araştırma fikridir. Baykal, “Bu arada, 

Kurum İdare Heyeti, Süleyman Çelebi’nin kendi el yazması mevlid kasidesini 

araştırmayı, eski yazmaları araştırıp bir risale hazırlamamızı, idare heyeti üyesi Mısrî 

şeyhi tarih yazarı Şemseddin Ulusoy oğlu Fehamüddin ile ikimize verdi”749 diyerek bu 

çalışmadan bahseder. Bu çalışmaya, anıtsal eserlerin ihyasında olduğu gibi, dönemin 

ünlü Bursa valisi Haşim İşcan’ın büyük destek verdiğini söyleyen Baykal, kendilerinden 

önceki kuşağın önde gelen temsilcisi Mehmed Şemseddin Ulusoy’un sosyal 

ilişkilerinden, Fahameddin Ulusoy’la birlikte faydalanmıştır. Mehmed Şemseddin 

Ulusoy’un yakın dostu olan İbnülemin Mahmut Kemal İnal ile zaman zaman birbirlerini 

ziyaret ettikleri yukarıda vurgulanmış olan dönemin Diyanet İşleri Başkanı Ahmet 

Hamdi Akseki’ye hazırladıkları metni sunmuşlar ve karşılığında takriz yazıları 

almışlardır.750 

 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu 26 Şubat 1946 tarihinde ilk toplantısını 

yapmıştır. Kurumun çekirdek kadrosunu Halkevi’nin Dil-Tarih-Edebiyat Komitesi 
                                                
748 M. Safiyyüddin Erhan, “Şehrimiz Bursa ve Bir Şahsiyeti”, Kazım Baykal Sempozyumu,  s. 29-30.  
“M. Safiyyüddin Erhan(Bursa 1954) Eski eserler koruyucusu. Köklü bir aileden gelmektedir. Bursa 
Eşrefîlerinden Abdülkadir Eşrefoğlu ile Atıfet Hanım'ın oğludur. Kendi anlatımıyla, "Tarihi ahşap bir 
külliyede doğup, tarih ve Bursa kültihiiylc meşgul olan amcaları merhum Ziya Eşrefoğlu ve muhiti 
merhum Fahamüddin Ulusoy ile merhum Hezarfen İsmail Sönmez ve diş tabibi Adil Onar'dan, aile ve 
Bursa tarihine dair mazi şuurunu ve tedkiklerini zevk etmiş, ahşap mimari eserler üzerindeki görgü ve icra 
melekesini artırmıştır". Bkz. Yılmaz Akkılıç, Bursa Ansiklopedisi, Bursa, BURDEF Yayınları, 2002, s. 
652-653. Fahameddin Ulusoy ve Hezarfen İsmail Sönmez, Kazım Baykal ile birlikte Eski Eserleri 
Sevenler Kurumu’nun yönetim kurullarında görev yapmışlardır. Böylelikle dönemin aydınları, hem kendi 
aralarında kurdukları sosyal ağlarla kent içinde önemli bir etki yaratmış hem de bir sonraki kuşağın 
yetişmesinde kolektif bir etkileri olmuştur. Safiyyüddin Erhan ile Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu ve 
dönemin aydınları ile ilgili yapılan görüşmede, bu sosyal ağların Bursa’da Osmanlı-İslam medeniyetinin 
ihyası için önemli  ile Eski Eserleri Sevenler Kurumu ve Kazım Baykal’ın çalışmaları hakkında 
konuşulmuştur. Bu görüşme neticesinde, aşağıda Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun yöneticileri 
hakkında yapılan tartışmanın da gösterdiği sonuçlar teyit edilerek, çalışmanın ortaya koyduğu hipotez 
desteklenmiştir. Görüşme 15 Aralık 2012 tarihinde amcam Feridüddin Ulusoy’un evinde gerçekleşmiştir.  
749 Kâzım Baykal, Süleyman Çelebi ve Mevlid, Yayıma Hazırlayan: Kadir Atlansoy, İstanbul, Hünkâr 
Ofset, 1999, s. 9.  
750 İbnülemin Mahmud Kemal İnal’ın Fahameddin Ulusoy’a gönderdiği takriz yazısı için bkz. A.e., s. 11-
12. Diyanet İşleri Başkanı Ahmet Hamdi Akseki’nin Kâzım Baykal’a gönderdiği takriz yazısı için bkz. 
A.e., s. 13-19.  



244 
 

üyeleri oluşturmuştur. Daha sonra hızlı bir biçimde kentin yönetiminde ve ticari 

hayatında etkili olan kişilerin üye olarak Kuruma kayıt yaptırdığı, böylelikle kentin önde 

gelen siyasi, ekonomik ve kültürel elitlerinin bir araya geldikleri son derece etkin bir 

sosyal kurum oluşturulmuştur. Böylelikle uzun yıllar hem siyasi hem ekonomik hem de 

kültürel sermayeyi bir araya getiren ve Baykal öncülüğünde gerek Bursa’da gerekse de 

yurt içinde önemli bir sosyal ağ oluşturmayı başaran bu kurum, bir medeniyet iddiası ile 

çağdaşlığı buluşturmaya ve kentin tarihsel hafızasını diri tutmaya çalışmıştır.751   

 

Kurumun kurucu yönetim kurulunda Başkan Hulusi Köymen, Başkan Vekili 

Kazım Baykal, Vecdi Kalyoncuoğlu, Rıza İlova, Hilmi Erözdem, Hüseyin Kocabaş ve 

Ahmet Muhtar Aykut isimleri yer almıştır.752 Avukat olan Hulusi Köymen Bursa’nın en 

önde gelen siyasi elitlerinden biridir.  Halkevi Köycülük Komitesi başkanlığı, iki kez 

Bursa Barosu Başkanlığı yapmış olan Köymen IX, X ve XI. Dönem DP’nin Bursa 

milletvekili olarak parlamentoda bulunmuş, TBMM Başkanvekilliği ile Çalışma, Milli 

Savunma Bakanlıkları yapmıştır.753 Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun oluşmasında 

Kazım Baykal ile birlikte en büyük katkıyı ortaya koymuş olan Vecdi Kalyoncuoğlu, 

Bursa Müzesi’nin müdür muavinidir. Rıza İlova, Bursa’nın önde gelen tüccar ve 

siyasetçilerindendir.754 Hüseyin Kocabaş Bursa’nın önde gelen tüccarlarından biri 

                                                
751 Zafer Ünver, a.g.m., s. 25. Ünver, Bursa valileri Fazlı Güleç, Haşim İşcan, Hilmi İncesulu, Cahit Ortaç 
ve İhsan Sabri Çağlayangil’den Kurum’un büyük destek gördüğünü belirtir. Bkz. a.e., s. 26. Kazım 
Baykal’ın vefatının ardından Kurumun başkanı olan ve hala da bu görevi ifa eden Zafer Ünver, valilerin 
çalışmalarında Kuruma çok büyük destek verdiğini, 1980 ihtilalinde Bursa’da kapatılmayan tek sivil 
toplum kuruluşu olduğunu ve idari destekle birlikte Bursa sanayi ve ticaret erbabının maddi olarak 
Kurumu desteklediğini söylemiştir. Zafer Ünver ile görüşme: 25 Mart 2013, yer: Bursa Araştırmaları 
Vakfı, saat 17.00-18.00.  
752 Kazım Baykal Sempozyumu, s. 105.  
753 Akkılıç, a.g.e., s. 392.  
754“ Rıza İlova: (Bursa 1905 - ay. 1966) İşadamı, yerel politikacı ve gazeteci. Babası Hersekli, annesi de 
İnegöllüdür. İlk ve ortaöğrenimini Bursa'da tamamladı. 1921'de Yugoslavya'da kalan baba mallarının 
tasfiyesi amacıyla Sarajevo'ya (Saraybosna) gitti ve orada yerleşti. Bu kent belediye başkanının da 
aralarında bulunduğu bir gelin alayı ile İnegöl'den eşini Yugoslavya'ya çağırdı ve orada evlendi (bu 
belediye başkanının oğlu olan Sarajevo Eskikent Belediye Başkanı Niyazi Mutevelliğ, 1972'de Bursa'ya 
gelerek Bursa-Sarajevo kardeş kent protokolünü imzalamıştır). 1935'te yeniden Türkiye'ye göç ederek 
Bursa'da yerleşti. Çiftçilik ve ticaret yanında sosyal ve kültürel etkinliklerde bulundu. Cumhuriyet Halk 
Partisi'ne (CHP) kaydoldu, bu partinin yönetimlerinde görev aldı. "Bursa Halkevi"nde çalıştı; 1951de 
Halkevlerinin kapatılması üzerine bazı belgeleri evinde sakladı (bunlar arasında Kurtuluş Savaşı'nda 
Bursa'da yaşananları saptamak üzere 1935'te Bursa Halkevi'nce açılan soruşturmaya gönderilen yanıtlar da 
bulunmaktadır; bunlar, İlova'nın eski evinin yıkılması sırasında mühendis Dinçer Şahin tarafından 
kurtarılarak Akkılıç kitaplığına armağan edilmiştir). Bursa'da yayımlanan çeşitli gazetelerde siyasal ve 
kentle ilgili yazılar yazdı. 
Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu, Bursa Musiki Cemiyeti, Çocuk Esirgeme Kurumu, Kızılay, 
Sarajevo ve Bursa Avcılar Kulübü vb. kuruluşlarda görev aldı. Belediye ve il genel meclisi üyeliklerine 



245 
 

olmakla birlikte, Türkiye’nin en büyük koleksiyonerlerinden biridir.755 Kuvayı Milliye 

liderlerinden Ahmet Muhtar Aykut, hukukçu, iktisatçı ve eğitimci kimliği ile tanınan, 

kentin önde gelen aydınlarından biridir.756  

 

9 Mart 1947’de gerçekleşen Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun 1. Genel 

Kurulu neticesinde Naci Kurtul Başkanlığa, Kazım Baykal Başkan Vekilliğine, Vecdi 

Kalyoncuoğlu, Necip Aksop (daha sonra yerine Rıza İlova), Fahameddin Ulusoy 

seçilmiştir. Naci Kurtul Bursa’nın önde gelen işadamlarındandır.757 Eğitimci ve yazar 

olan Necip Aksop, ulema sınıfından bir aileden gelmiş ve Bursa Ulucamii’nin 

imamlığını yapmış, önemli bir din ve kültür adamıdır.758 Mısrî Dergâhı son şeyhi 

                                                                                                                                           
seçildi, bir süre belediye başkan vekilliğinde bulundu. 1937'de Türkiye'nin ilk asfalt karayolu olan Bursa-
Mudanya karayolunun asfalt kaplama işinin yükleniciliğini yaptı. Süleyman Çelebi'nin türbesinin 
yapımında katkılı oldu. 1960 - 1962 arasında Bursa Ticaret ve Sanayi Odası (BTSO) meclis başkanlığı 
görevinde bulundu ve bu görevi sırasında Bursa Organize Sanayi Bölgesi'nin hazırlık çalışmalarına katıldı. 
Bursa içindeki cadde ve alanların açılması çalışmaları sırasında tarihsel çınarların korunması için 
gösterdiği çabalardan ötürü "çınarların babası" sanıyla anıldı.” Bkz. Akkılıç, a.g.e., s. 908-909. 
755 http://www.huseyinkocabas.com/sanatinkabesi/  
756Ahmet Muhtar Aykut: “(Bursa 1884 - ay. 1957) Eğitimci, iktisatçı, hukukçu, Kurtuluş Savaşı 
döneminde Bursa'da Kuva-yı Milliye'nin öncülerinden. İlk ve ortaöğrenimini Bursa'da tamamladıktan 
sonra İstanbul Darülfünunu'nda ilahiyat ve hukuk öğrenimi gördü. Bursa'da medrese hocalığı, Işıklar'da 
Fransızca öğretmenliği ve dava vekilliği yaptı. 15 Mayıs 1919'da İzmir'in Yunanlılar tarafından işgali 
üzerine Bursa'da baş gösteren tepkileri örgütleyenler arasına katıldı. "Redd-i İlhak Cemiyeti"nin 
kurulusunda bulundu, "Sivas Kongresinden sonra Bursa Müdafaa-i Hukuk Merkez Kurulu'nda görev aldı. 
Bu kuruluşun saymanlığını yaptı, 12 Nisan - 1 Haziran 1920 tarihleri arasında tutmuş olduğu "Kuva-yı 
Milliye'nin Muhasebe Defter?', Bursa'da o günlerden günümüze kalan en önemli yazılı belgelerdendir. 
Yunanlıların Bursa'yı işgali üzerine, öteki Kuva-yı Milliyecilerle birlikte Ankara'ya gitti ve Ankara 
hükümeti emrinde görev aldı. İktisat bakanlığı hukuk müşavirliği yaptı. Kurtuluştan sonra Bursa'ya 
dönerek Bursa Erkek Lisesi'nde iktisat dersi verdi. Bu dersin kaldırılmasından sonra Birinci Ortaokul ve 
Askeri Lise'de tarih coğrafya öğretmeni olarak çalıştı, ayrıca İpekböcekçiliği Enstitüsü’nde ders verdi. 
Cumhuriyet'in ilk yıllarında, Bursa' da çeşitli toplumsal etkinliklere katkıda bulunan A, 25 Nisan 1957'de 
öldü”. Bkz. Akkılıç, a.g.e., s. 176.  
757 “Naci Kurtul: (Selanik 1901 - Bursa 1980) Sigortacı, hayırsever işadamı. Güven Sigorta şirketinin 
Bursa temsilciliğini yaptı. Çocuk Esirgeme Kurumu'nun gelişmesine önemli katkılarda bulundu, yaklaşık 
kırk bir yıl süreyle yöneticilik ve başkanlık görevinde bulundu. Kimsesiz çocukların "Başkan baba"sı 
oldu. Döneminin sanat ve kültür etkinliklerinde de işlev üstlendi. Bursa Halkevi'nin çıkardığı Uludağ 
dergisinde yazıları yayımlandı.” Bkz. A.e., s. 1087.  
758 “Necip Aksop: (Bursa 1884 - ay. 1961) Bursalı eğitimci, yazar. Ulucami İmamı Başmüdenis Mustafa 
Rıza Efendi'nin oğlu ve Şeyhülkurra Hafız Emin Efendi'nin torunudur. İlk, orta ve sonra öğretmen okulu 
öğretimini Bursa'da tamamladı. Dedesi ve babasından Arapça dersleri aldı. Ulucami'de imamlık yaptı. Bu 
görevindeyken önce Maarif kâtipliğine, 1904'te de yeni kurulan Mekâtib-i İptidaiye (İlkokullar) 
müfettişliğine atandı. Daha sonra Maarif müfettişliğine getirildi ve Bursa'da gizlice eğitim - öğretim 
vermekte olan bazı okul ve medreselerin yasal eğitim sistemine geçmeleri için çalıştı. Bu amaçla 
öğretmenlere kurslar açtırdı ve düzenli aylık almalarını sağlamak amacıyla çabaladı. Birçok kez il genel 
meclisi ve daimi encümenine seçildi, daimi encümen başkanlığı yaptı. Maarif Cemiyeti gibi bazı eğitim ve 
hayır kuruluşlarında çalıştı. Kurtuluş Savaşı sürecinde işgal öncesinde Ali Fuat Faşa ve Albay Bekir Sami 
Bey'le işbirliği yaparak gençlerin silahlandırılması ve bazı çetecilerin Kuva-yı Milliye'ye katılmaları için 
yardımcı oldu. İşgal sırasında birkaç kez tutuklanarak hapse atıldı ve bir süre de İzmir'e sürgüne 
gönderildi. Bursa'nın, Yunanlılar tarafından yakılıp yıkılmaksızın BMM Orduları'na teslim edilmesinin 

http://www.huseyinkocabas.com/sanatinkabesi/


246 
 

Mehmed Şemseddin Ulusoy’un oğlu, Seyyid Usûl Dergâhı son Şeyhi Ali Haydar 

Ulusoy’un yeğeni olan öğretmen Fahameddin Ulusoy, ailesinin yüzlerce yıldır sahibi 

olduğu kültürel sermayenin taşıyıcısı ve sosyal ilişkilerinin sürdürücüsü olarak 

Bursa’nın kültür yaşamında önemli roller oynamış bir aydındır.  

 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nun Dördüncü Genel Kurulu’nda 

başkanlığa seçilen ve 27 Temmuz 1992 yılına kadar Kurum’un başkanlığını üstlenen 

Kazım Baykal’ın yönetim kurulundaki arkadaşları yukarıdaki örneklerde olduğu gibi 

kentin daima önde gelen siyasi, idari, ekonomik ve kültürel elitlerinden oluşmuştur. Bu 

sayede Kurum, hem kamu yararına çalışan dernek statüsüyle devlet yardımlarından 

faydalanabilmiş, hem Bursa’nın varlıklı insanlarının maddi desteğine sahip olmuş, bu 

mali güç ile Bursa’nın kültür dünyasında önemli roller oynayan elitlerini buluşturarak 

çok önemli çalışmalara imza atmıştır.759 1946 sonrası Bursa’da yaşanan elit dolaşımı 

süreci içinde, Uludağ dergisi ile birlikte hatta ondan çok daha önemli bir merkez olarak 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu öne çıkmış, kent elitleri arasındaki ittifak ile 

Bursa’nın modern sanayi kenti olma süreci içinde, yıllardır ihmal edilmiş ve yok olmaya 

yüz tutmuş Osmanlı-İslam kültürel mirasını yeniden ayağa kaldırmış ve bir medeniyet 

iddiası üzerinden Kemalist modernleşmenin tarih ve din üzerindeki keskin 

uygulamalarını kent ölçeğinde izledikleri pratik ile yumuşatabilmişlerdir.  

 

 

 

 

                                                                                                                                           
sağlanması amacıyla, "İstanbul'da bulunan Bursalılar adına Cami-i Kebir (Ulucami) İmamı Necip" 
imzasıyla Dışişleri Bakanlığı'na telgrafla başvuruda bulundu. Başvurusunda, Bursa'da bulunan ve Türk 
dostu olarak tanınan Fransız Temsilcisi Binbaşı Brissot'nun emrine bir Fransız askeri birliği verilerek 
kentin güvenliğinin sağlanmasını önerdi. 
Kurtuluştan sonra Bursa'ya dönen Aksop, yerel gazete ve dergilerde çeşitli makale ve tarih araştırmaları 
yayımladı. 
Başlıca yapıtları: Bursa'ya Gelen Valiler, Bursalı Şair ve Müellifler, Bursa'da Tarihi Çeşme ve Türbeler, 
Bursa'da İşgal Hatıraları, Bursa Maarif Tarihçesi. İşgalden Önce ve Sonra Bursa'nın Elli Yılı adlı anıları 
Hakimiyet: gazetesinde tefrika edildi.” Bkz. A.e., s. 70-71.  
759 Emin Alkan “Kendisini gönülden destekleyen yönetim kurulu arkadaşları sayın H. İsmail İnanç, E. 
Öğretmen Şeref Erler, Muhittin Ersop, Şevket Işık, Ali Soyudemir, Ahmet Yağlıkçı gibi zatların 
bulunması kurumun devlet yardımı almadığı günlerde dahi kurumu ayakta tutmaya yeterli olmuştur. 
Bilhassa H. İsmail İnanç maddi yönden desteklediği gibi Kozahanındaki yazıhanesini de kurumun emrine 
vermiştir” diyerek Kurumun mali durumuna işaret eder. Bkz. Emin Alkan, Kazım Hoca ve E.E.S.K., 
Kazım Baykal Sempozyumu,  s. 76.  



247 
 

3.3.3.4.  Kitaplara Yansıyanlar 

 

Bu dönemin öne çıkan aydınlarının yayımladıkları ya da hazırlanmasına rağmen 

bastıramadıkları kitapları nasıl bir yönelim içinde olduklarını gösteren bir başka 

unsurdur. Kitaplar üzerinden çalışma yaptıkları alanların tespitini yapmak mümkündür.  

 

Kazım Baykal’ın bibliyografyası olarak hazırlanan liste şu şekildedir: Bursa 

Anıtları, Diyarbakır Şehri, Türk Tarihinde Diyarbakır, Atatürk’ün Hayatı ve Memlekete 

Hizmetleri, Bursa’da Ulucami, Tarihte Bursa Yangınları, Liseler İçin Sosyoloji, 

Liselerin Son Sınıfları İçin Mantık Dersleri, Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu 

Onarımları (16 Broşür), İslâmiyette Yeni İçtihatlara Doğru, Hikmet-i Teşri’, Bursa Koza 

Hanı ve Mescidi.760 

 

Bu liste Kazım Baykal’ın düşünce dünyasının anlaşılabilmesi açısından önemli 

bir imkân sunmaktadır. Baykal’ın çalışmaları üç alanda yoğunlaşmıştır; kent tarihi, dini 

eserler ve felsefe grubuna ait çalışmalar. İçlerinde yer alan Atatürk’ün Hayatı ve 

Memlekete Hizmetleri kitabı ise ömrünü Osmanlı-İslam mirasının ihyası ve Cumhuriyet 

ile İslam medeniyeti arasında yeni bağlar tesis etme çabasına harcayan Baykal’ın 

bibliyografyası içinde dikkat çekicidir. Baykal’ın tutumu Kemalizm içinden Kemalizm’e 

yönelik belirli itirazlar ve bu itirazlara dayalı gerçekleşen bir çalışma süreci olarak 

görülebilir.  

 

Baykal’ın İslâmiyette Yeni İçtihatlara Doğru başlıklı kitabı da aslında 

Kemalizm’in din ve dinin toplumdaki yerine ilişkin bakış açısının çok fazla uzağına 

düşmez. Nitekim kitapta, kendisinin de Darülfünun’dan hocası olan ve reformist fikirleri 

ile öne çıkmış ve rejimin muteber gördüğü din adamlarından biri olan İsmail Hakkı 

İzmirli’nin etkisi derhal göze çarpmaktadır. Baykal’ın İslam vurgusu, Cumhuriyet’e 

karşı bir konumlanma üzerinden değil, bir medeniyet iddiası üzerinden gerçekleşir.761 

                                                
760 Bkz. Kazım Baykal, Bursa ve Anıtları, Bursa, 1993. Baykal’a ait kitap listesi, arka kapakta yer 
almıştır. Basılacak olarak listelenen kitaplarından üç tanesi basılmamıştır: Felsefe ve Bilimler Tarihi  
Ahlâk Felsefesi Tarihi, Ütiliterizm “Menfaatçılık Felsefesi. Bu kitaplar içinde Liseler İçin Sosyoloji kitabı 
ile Atatürk’ün Hayatı ve Memlekete Hizmetleri kitabına ulaşmak mümkün olmamıştır. 
761 Bkz. Kazım Baykal, İslâmiyette Yeni İçtihatlara Doğru, Bursa, Hakimiyet Matbaası, 1966. İsmail 
Hakkı İzmirli, reformist düşünceleri ile tanınan bir müderristir. Bu düşünceleri sayesinde Kemalist 



248 
 

Bu iddia da modernleşmeyi içeren, fakat bunu bir İslam medeniyeti telakkisi üzerinden 

yeniden üretmeyi öngören, fakat Cumhuriyet ile uzlaşması mümkün gözükmeyen şer’i 

hukukun, içtihatlarla çağa uydurulmasını savunana reformist bir görüşü temsil eder. 

Bakış açısının ideolojik olmadığını, bir medeniyet tasavvuru üzerinden gerçekleştiğini 

anlatır: “Yabancı ideolojilerin etkisi altına girmiş kişilerin zannedecekleri gibi bir 

ideoloji takipçisi değilim cihan içtimaiyatını kavramış eski bir içtimaiyat hocası, samimi 

bir Müslümanın gerçek olayların ifadesini veriyorum”762 

 

Baykal, Hikmet-i Teşri’ başlıklı eserinde, İslam medeniyeti ve modernite 

arasındaki bağı daha açık bir biçimde kurar. İslam’ın Orta Çağ’ın şekilcilik etkisine 

katıldığından beri hikmeti göz ardı ettiği ve gerilediğini vurgular.763 İslâmiyetin emir ve 

kurallarından bahsederken, Gökalp’in “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak” olarak 

nitelediği formülü, İslam potası içinde yedirir ve adeta bir “uyumlu İslam” kurgular. Jön 

Türkler’in “hürriyet-müsavat-uhuvvet ve adalet” şiarlarına uygun bir anlayışı İslam 

üzerinden bina etmeye çalışır: “Oysaki İslâmiyet insanların DÜNYA VE ÂHİRET 

MUTLULUĞU’nu gerektiren ferdî, içtimâi hürriyet, eşitlik, adalet, çalışma, istiklâl için 

gerekli emir ve kuralları koymuştur.”764 

 

Baykal’ın kitaplarından Liselerin Son Sınıfları İçin Mantık Dersleri bu tezin 

sorunsalı dâhilinde tartışılacak bir içerik sunmamaktadır. Maarif Vekâleti’nce 1954 

yılında liselerin son sınıfları için ders kitabı olarak kabul edilmiş olan bu çalışmayı 

Baykal ile birlikte kaleme alan kişi ise Malik Adalan’dır. Malik Adalan’ın, Uludağ 

dergisinde başta Türk dili olmak üzere çeşitli konularda yazıları yayımlanmıştır. Baykal 

gibi Adalan da Bursa Erkek Lisesi’nin felsefe öğretmenidir. Bu çalışma Bursalı 

aydınların, çeşitli dergi ve kurumların dışında yaptıkları çalışmalara bir örnek olarak 

değerlendirilebilir.765 

 

                                                                                                                                           
dönemde ön plana çıkan din adamlarından biri olmuş, aynı Baykal’ın yukarıdaki sözleri gibi, İslam’da 
içtihat kapısının yeniden açılması gerektiğini savunmuştur.  
762A.e., s. 4.  
763 Hikmet İslam terminolojisinden, felsefe karşılığı olarak kullanılır.  
764 Kazım Baykal, Hikmet- Teşri’, Bursa, Doğru Hakimiyet Matbaası, 1983, s. 3. Hatta Habib 
Burgiba’nın Tunus’ta sıcak aylarda ağır işçiden orucu kaldırttığını işittiğini söyler ve bu tavrı destekler.  
765 Kitap için bkz. Kazım Baykal – Malik Adalan, Liselerin Son Sınıfları İçin Mantık Dersleri, Bursa, 
Aysan Matbaası, 1955. 



249 
 

1946 sonrası Uludağ dergisi için kaleme aldığı yazılarla sivrilen isimlerden biri 

olan Kız Lisesi Edebiyat öğretmeni Gazali Saltık’ın yayınları da dikkat çekicidir. Emir 

Sultan ve Kerametleri başlıklı kitabının arka kapağında yer alan yayın listesi: Süleyman 

Çelebi ve Mevlidi Hakkında Bir Tedkik (1947), Edebî Mevzu İçin (1939), İlham 

Çiçekleri – Atatürk’ü Tavsif (1931), Türkçe’nin Tedrisi Hakkındaki Tavsiyelerim (1929), 

Balıkesir Vilâyeti Coğrafyası (1927), Balıkesir İlhamları – Manzum (1926). Basılacak 

bilgisi verilen kitapların başlıkları ise şu şekilde sıralanmıştır: “Hazreti Muhammed 

Devrinden Fıkralar, Kıyamet Ne Zaman ve Nasıl Kopacak?; Mucizenin İmkânı İsbâtı ve 

Hazreti Muhammed’in Mucizeleri; Ramazan Bilgileri; İslâm Tarihinde Hudeybiye 

Musalehasının İçyüzü; Yunus Emre Menkıbeleri; Fatih Devrinden Fıkralar; En Büyük 

İbret – Emevî Devletinin İnkırâzı; Ashâbıkehf; Bir Papazın Bâyezid-i Bestâmî’ye 

Soruları ve Cevapları; Halife Harun Reşid’in İmam-ı Yusuf’a Soruları ve Cevapları; 

Güzel Ses ve Çalgıda Tesir; Türk Dilinin İnkılâbı Tarihi, Söz Bahçesi – Vecizelerim; 

Dinî Fıkralar; Halk Fıkraları; Kadın Fıkraları; Dünya Tarihinden Fıkralar; Şehrengîz-i 

Bursa’nın Açıklaması; Bursa Şâirleri”.766 

 

Gazali Saltık’a ait kitaplar içinde baskısı bulunabilenler sadece Emir Sultan ve 

Kerametleri, Süleyman Çelebi ve Mevlidi Hakkında Bir Tedkik ve Mevzu İçin başlıklı 

kitapları olmuştur. “Basılacak” olarak listelenilen kitapların ise basım bilgilerine dair 

hiçbir şey bulunamamış olması, bu kitapların hiç basılmamış olması ihtimalini 

güçlendirmektedir. Saltık’ın Uludağ dergisinde olduğu gibi kitaplarında da 

bilimsellikten uzak ve menakıbnâme tarzını aşmayan yazılarıyla başta Kazım Baykal 

olmak üzere, kent hayatında öne çıkmış olan aydınlardan farklıdır. Kazım Baykal, 

Mehmed Şemseddin, Kamil Kepecioğlu gibi aydınların titiz, belirli bir metot 

çerçevesinde yürüttükleri çalışmalarla aralarında önemli bir nitelik farkı olsa da Saltık ve 

bu çizginin de Cumhuriyet ve Atatürk’e bağlılıkları şüphe götürmez. Diğer yandan ise 

İslam ve Osmanlı medeniyet dairesi içinde, fakat bu dairenin son derece çevresinde 

kalan ve daha çok avama hitap eden yazılarla bu aydın grubunun içinde bilimsel yönü 

zayıf ama Baykal ve çevresindekilerle aynı iddiayı paylaşan yazarları temsil ederler.  

 

                                                
766 Kitap listesi için bkz. Gazâli Saltık, Bursa’da Emirsultan ve Kerametleri, y.y., 1959.  



250 
 

Kamil Kepecioğlu, bir önceki kuşağın temsilcilerinden olsa da de en önemli eseri 

olan Bursa Kütüğü, 1949 yılı itibariyle Uludağ dergisinde neşredilmeye başlanmıştır. 

Kepecioğlu’nun özellikle arşive dayalı yerel tarih çalışmalarına bir ivme kazandırdığı ve 

Baykal ile arkadaşlarını etkilediği söylenebilir. Hikmet Turhan Dağlıoğlu ile birlikte 

tasnif çalışmalarını yaptıkları ve daha sonra da Uludağ ve Türkün dergilerinde 1936-

1939 yılları arasında 11 ek halinde verilmiş olan Geçmiş Zamanlarda Bursa – Şer’i 

Mahkeme Sicilleri başlıklı çalışma 1940’lı yıllarda Bursa kent tarihi araştırmalarında, 

özellikle Baykal’ın titiz arşive dayanan çalışma tarzını önceleyen eserler arasında yer 

alır.  

 

3.3.3.5.  Mustafa Kemal’e Bakışları 

 

Cumhuriyetçi muhafazakârlar olarak bu çalışmada nitelendirilen Bursalı 

aydınların, Cumhuriyet-İslam-Türklük arasında kurdukları bağlar tartışıldı. Bu bağlar 

üzerinden düşünüldüğünde, tahayyülerindeki yurttaş “Müslüman, Türk ve 

Cumhuriyetçi” olmalıdır. Türklük ve İslam’ı bir medeniyet telakkisi içinde birbirinden 

ayrı görmemeli bununla birlikte modern dünyanın gereklerini bu medeniyet dairesi 

içinde yerine getirmelidir. “Mazi şuuruna, geleneksel estetik ve İslamî ahlak anlayışına” 

sahip olmalıdır. Bu düşüncenin savunucuları tipik bir muhafazakâr aydın olarak 

tanımlanabilirler. Fakat muhafazakârların, devrime ve devrimin liderlerine olan mesafeli 

duruşları bu aydınlarda öne çıkmaz. Cumhuriyet’in temel vasıflarına ve devrimlere 

herhangi bir itirazları olmadığı gibi, çeşitli yazılarında Cumhuriyet devrinde atılan 

adımların birbirinin tamamlayacısı olarak görürler. Bu açıdan Kemalizm dairesinin 

içindedirler. Bu daire içinde, Cumhuriyet’i ve ortaya koyduğu değerleri “Batıcı” ve 

“İslam geleneğini inkârcı bir Türkçülük” anlayışla okumaya itiraz eden, Cumhuriyet ile 

Türk-İslam medeniyeti arasındaki bağları yeniden kurmaya çalışan sağ düşünsel 

kültürün temsilcileridirler. Üstelik bu düşünceleri savunmak için illa DP’li veya AP’li 

olmak gibi bir durumları da olmamış, Baykal örneğinde olduğu gibi ömrü boyunca 

CHP’nin seçmeni olarak da tanınan isimleri içlerinde barındırmışlardır.  

 

Bu başlıkta, 1930-1950 dönemi içinde Bursalı aydınlar içinde en çok öne çıkmış 

üç kişinin Mustafa Kemal hakkında yazdıklarına yer verilecektir. Bu kişiler; Mehmed 



251 
 

Şemseddin Ulusoy, Rüknettin Akbulut ve Kazım Baykal’dır.767 Ulusoy; 

İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e bir aydın olarak sürekliliği temsil eder ve bir sonraki 

kuşak için, Bursa tarihi ve kültürünün aktarıcısı olarak çok önemli bir köprü görevi 

görür. Akbulut, 1946 sonrası Uludağ dergisinin en etkin ismidir. Baykal ise hem Bursa 

tarihi hakkında Uludağ’daki yazılarıyla, hem de Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu’ndaki çalışmalarıyla 1946 sonrası kentin hegemonik aydınlarının merkezinde 

yer alan simadır.  

 

Türkiye’de özellikle tasavvuf geleneği içinde yetişmiş olan birçok şahsiyetin, 

tekkeler kapatılmış olmasına rağmen Cumhuriyet ve Mustafa Kemal aleyhine tavır 

almadıkları gözlenebilir.768 1925 öncesi ise Şeyh Sait isyanına karışmış ve kendisine 

şüphe ile bakılan Nakşîlik dışında, Ali silsilesine bağlı tarikatlar Mustafa Kemal’e derin 

bir sevgi ve saygı beslemişlerdir. Bursa’da tarikatlar da meşâyıhın önde gelen ismi olan 

Mısrî Dergâhı Şeyhi Mehmed Şemseddin Efendi’nin öncülüğünde Mustafa Kemal’in 

Bursa’ya ilk gelişi olan 17 Ekim 1922’de kendisine bir karşılama töreni hazırlamıştır. Bu 

törende nevbiye kudumiyesi okunmuştur. Nevbiye kudumiyesinde yer alan şiir de 

Mehmed Şemseddin Efendi tarafından yazılmıştır. Şiirde Mustafa Kemal’den tasavvufta 

                                                
767 Bu çalışmanın zaman aralığı 1930-1950 ile sınırlı olmasına karşın, Baykal ve Akbulut’un Mustafa 
Kemal’e ilişkin yazılarından aktarılan örnekler 1960 sonrasına aittir. 1950 öncesine ait yazı örneği 
konmamasının sebebi, yazarların Mustafa Kemal hakkında hiç yazı yazmamış olmaları değildir. Nitekim 
Kazım Baykal’ın yukarıda da belirtildiği üzere Atatürk’ün Hayatı ve Memlekete Hizmetleri başlıklı fakat 
hiçbir nüshasının bulunamadığı bir kitabı mevcuttur. Akbulut da aynı dönemde Bursa’da CHP’ye ait Ant 
gazetesinde periyodik yazılar yayımlamaktadır. Geriye bu gazetenin çok az nüshası kaldığı için, diğer 
sayılarda Akbulut’un hangi konularda yazılar yayımladığını bilmiyoruz. Fakat DP’nin Doğru gazetesi 
yerine Ant gazetesinde yazılar yayımlaması CHP ile arasında olumsuz bir mesafenin olmadığını 
gösterebilir. Bu çalışma çerçevesinde yapılan sözlü çalışmalarda da Baykal ‘ın düşünce dünyasında 
Mustafa Kemal’e verdiği değer ve CHP’li olarak çevresinde tanındığı vurgulandı. Bu bağlamda 1963 ve 
1973 yılında yayımlanan yazılarında Baykal’ın konjonktürel bir tutumdan ziyade siyasal düşüncesinin 
sürekliliği içinde bu yazıları yazdığı savunulabilir.  
768 Bu tavrın en önemli yansıması mutasavvıfların kendi çocukları ve torunlarının politik eğilimlerinde 
izlenebilir. Cumhuriyet ve Mustafa Kemal’e saygı ve sevgi ortamından yetişmiş olan bu ikinci ve üçüncü 
kuşaklar, babalarından çok daha modernist tutumlar içine girmişlerdir. Birinci bölümde Pars ve Gökçen 
aileleri gibi, yaşadıkları kentin modernleşmesine önemli katkılar sunmuş tarikat ailelerinden bahsedildi. 
Bu tutumlar bir sonraki kuşaklara daha radikal bir biçimde yansımıştır. Henüz bu konuda ciddi bir 
araştırma yapılmamış olsa dahi bu hipotezi destekleyen onlarca örnek mevcuttur. Mevlevî dervişi olan 
Hasan Âli Yücel’in oğlu Can Yücel ve babası Rifaîlik’in Sayyadi kolunun şeyhi Muhammed ül Ensarî’nin 
müridi olan Aziz Nesin bilinen örneklerdir. Bursa’da Gökçen ve Pars ailelerinin dışında, 68 Gençlik 
hareketinin tanınan simalarından, İstanbul’da FKF ve Dev-Genç üyesi ve daha sonr Bursa solunun önemli 
isimlerinden biri haline gelen Mısrî şeyhi Mehmed Şemseddin Ulusoy’un torunu Ali Mecdüddin Ulusoy; 
Bursa Nakşîlerinden olan Özkan ailesinden, Eski Türkiye Emekçi Partisi (TEP) Genel Sekreteri ve Eski 
Dev-Genç Bölge Yürütme Kurulu Üyesi Hamza Özkan; Karaabdürrezzak Dergâhı şeyhi, “Evliya Dede” 
namıyla Bursa’da tanınan İsmail Hakkı Elal’in torunu sosyalist şair Melih Elal gibi onlarca örnek 
verilebilir.  



252 
 

en yüksek mertebe sahibi demek olan “Gavs-ı âzam” olarak bahsedilir. Mustafa 

Kemal’in günümüzün Haydar’ı, Hz. Muhammed’in arkadaşı, İkinci Selahadddin, dört 

halifenin özelliklerine sahip olduğunu söyler ve Hızır’ın rehberlik ettiği kişi olarak 

tanımlar. Kudumiyede Mustafa Kemal ile birlikte ismi zikredilen üç paşa daha vardır. 

Fakat isimler birer sıfat olarak şiirde yer bulmuş, ikili bir mana verilmiştir.769 Elbette 

şiirdeki bu coşku, Gazi olarak büyük bir dini saygınlık kazanan Mustafa Kemal Paşa’nın 

“İslam toprağını düşman işgalinden kurtaran” önder olmasından kaynaklıdır.  

 

1925 yılında dergâhı kapatılan ve büyük bir statü kaybına uğrayan Mehmed 

Şemseddin Efendi, büyük bir üzüntü duysa da yukarıda belirtildiği gibi tarikatların 

kapatılmasında esas suçu, tarikat sisteminin çürümüşlüğüne bağlar, kararın haklı 

gerekçeleri olduğunu söyler. Esasen kendisinin eleştirileri bu sistemin ve kurumlarının 

ıslahı içindir. Bu yüzden tekkelerin kapatılmasına ilişkin son derece üzgün, yer yer 

feryada varan, Allah’ın yardımını dileyen şiirler yazmıştır. Fakat bu tavrı Cumhuriyet’e 

yönelik bütüncül bir itirazı içermez. Tam aksine, tekke ve zaviyelerin kapatılması 

dışında, Cumhuriyet’in uygulamalarını desteklediği ve Cumhuriyet’in sonsuza dek 

yaşaması için duacı olduğu şiirlerine yansır.770    

 

Mehmed Şemseddin Ulusoy’un 1946 sonrasının cumhuriyetçi muhafazakâr 

aydınları için taşıdığı önem, Osmanlı medeniyeti ile Cumhuriyet arasında köprü vazifesi 

görmesi ve bir sonraki kuşağa etkisidir. Bu etki bir yandan Bursa tarihi ve kültürünün 

aktarımını içerirken, diğer yandan da Cumhuriyet’e itiraz etmeyen, hatta kendisine en 

çok zarar veren tekkelerin kapatılması kararında dahi Cumhuriyet rejiminin 

                                                
769 “Ber hava olmak yakılmak üzre mahkûmken hele / Nail-i tevfik olduk çok şükür bulduk aman” sözleri 
ile Bursa’yı kurtaran Şükrü Naili Paşa, “Bir tarafta takvay-ı ismet bir tarafta fevz u zafer” sözleri ile de 
İsmet ve Fevzi Paşaları kasteder. Metin Sarı, “Mehmed Şemsüddin Mustafa Kemal’in Huzurunda”, a.g.m. 
Şiirin tamamı için bkz Ek-3.   
770 Henüz Latin harfleri ile baskısı yapılmamış ve el yazması olarak bulunan fakat yakın zamanda baskısı 
yapılması beklenilen Mehmed Şemseddin Ulusoy’a ait divan ve diğer şiirler Güftar-ı Şemsî adlı kitapta 
toplanmıştır. 29 Ekim 1928 günü nedeniyle yazdığı şiirde Cumhuriyet’e ve devrimlere büyük bir destek 
görülür. Bununla birlikte Mehmed Şemseddin Efendi’nin bu şiiri yazmasında bir başka etkenden daha söz 
edilebilir. Fakat bu etken nihayetinde spekülasyona açıktır. Mehmed Şemseddin Efendi, 1928 yılındaki 
ikinci tutuklanmasında, evinde bulunan ve Mustafa Kemal’e yazılan Kudumiye sayesinde kurtulmuştur. 
Mehmed Şemseddin Efendi, 29 Ekim münasebetiyle Cumhuriyet’e ve Mustafa Kemal’e övgüler düzerek, 
bir nevi önlem almış olarak görülebilir. Fakat yine de serbest kalması ve şiiri yazması arasında sekiz aylık 
bir müddet vardır. Bu durum spekülasyona açık bu iddiayı zayıflatan bir etkendir. Mustafa Kara, 
“Mehmed Şemseddin Ulusoy: Cemal ile Celal Arasında Bir Ömür”, a.g.m., s. 29-31. Şiir için bkz. Ek-4.  



253 
 

haklılıklarına değinerek, etkilediği bir sonraki kuşağın Cumhuriyet ile mesafesinin 

açılmamasını sağlamasıdır. Cumhuriyet’e karşı bu tepkici ve muhalif olmayan 

yaklaşımı, Türk-İslam geleneği ile Cumhuriyet’in bağlarını yeniden kurmaya çalışan 

aydınlar açısından önemlidir. Çünkü Bursa’da tasavvuf kültürünün en önde gelen 

simalarından biri olarak Cumhuriyet’e karşı bu ılımlı hatta destekleyici tavrı, sonraki 

kuşağın, geleneği ve Kemalizm’in modernleşmeci hamlelerini iki ayrı ve birbiriyle 

uzlaşmaz yapılar olarak görmesini engelleyen önemli bir katkıdır. Bu açıdan Bursa’da 

1946 sonrasının kentin kültürel hayatında hegemonik bir tol oynayan aydın grubunun 

oluşumuna önemli bir etkisi olmuştur.  

 

1946 sonrası Uludağ dergisinde etkinliğini arttıran cumhuriyetçi muhafazakâr 

aydınlar içinde öne çıkan iki isim Baykal ve Akbulut’tur. Fakat yukarıda da belirtildiği 

üzere Baykal ve Akbulut iki farklı tarih yazım yaklaşımını temsil ederler. Aynı farklı 

bakış açısı Mustafa Kemal üzerine yazılarında da göze çarpar. Akbulut Uludağ 

dergisindeki tarih yazımında takip edilebilen üslubunu sürdürür, Mustafa Kemal’e 

insanüstü vasıflar addeder, Hurufî geleneği çağrıştıran yöntemlerle “mucize” arar. 

Baykal ise tarih yazımındaki bilimsel bakış açısıyla benzer olarak, sosyolojik bakışla 

Mustafa Kemal’i tarihsel konumu içinde değerlendirmeye çalışmıştır.  

 

Reşat Halife’nin geliştirdiği, “19’culuk” olarak İslamî dünyada bilinen bir akım 

ve bu akımın ortaya koyduğu sistemi Mustafa Kemal’in yaşamına uygulayanların 

olduğu bilinmektedir.771 Akbulut 19’culardan çok önce fakat oldukça benzer bir 

yöntemle Mustafa Kemal ve 9 rakamı arasındaki bağlara dikkat çekerek, bunun bir 

tesadüf olmadığını, bir “uğur”a işaret ettiğini söyler.772 Akbulut, Atatürk’ün ölüm 

yıldönümü ile ilgili diğer yazısında “Sen bütün hayatın boyunca kimseye benzemedin, 

fânilerin seviyesinden çok üstündün. Herkese benzeyen tek tarafın, herkes gibi gözlerini 

şu fâni hayata kapayacak ölümün oldu. Fakat yine fânilerden ayrısın, çünki ebedisin 

                                                
771 Cenk Koray, Yaşar Nuri Öztürk, Edip Yüksel gibi isimler Mustafa Kemal ile 19 rakamı arasındaki 
bağa dikkat çekmiştir. “19”culuğun lideri olan Reşad Halife, Kur’an’ın 19 kod sistemi ile korunduğunu 
söyler, bu sisteme uymayan Tevbe Suresi’nin son iki ayetini ise reddeder. Bu düşünceleri nedeniyle Reşad 
Halife 1990 yılında öldürülmüşür.  
772 Rüknettin Akbulut, “Atatürkle İlgili 9 ve 9’lu Rakamlar”, Bursa Hâkimiyet, 10.11.1963, s. 3. Yazının 
tamamı için bkz. Ek-5. 



254 
 

Atam!.” der.773 Akbulut’un tarih yazmında olduğu gibi Mustafa Kemal’e ilişkin 

sözlerinden de “dinsellik” dikkat çekicidir.   

 

Kazım Baykal, “Sosyolog Gözüyle Önder Atatürk” başlıklı yazısında, önder ve 

millet arasındaki ilişkiye dikkat çeker. Gellner’in Uluslar ve Ulusçuluk, Anderson’un 

Hayali Cemaatler kitabında, milliyetçi aydınların kendilerine atfettikleri “milli heyecan 

ve hisleri uyandırma” görevinden bahseder. Nasıl ki milliyetçi aydınlar, milletin özünde 

var olan fakat harekete geçmesi için müdahalelerine ihtiyaçları olduğunu düşündükleri 

bir “milli heyecan ve his” nüveleri olduğunu düşünüyorlarsa, Baykal’ın da Türk Milleti 

ve Mustafa Kemal arasında kurduğu bağ aynı şekildedir. Baykal, önderin gücünü 

milletten aldığından, milli heyecanı harekete geçirip, milletin imkân ve kabiliyetini 

seferber edebildiği ölçüde öncü olabileceğini söyler:  

 
“Milletlerin kuvetli bütün hale gelmelerinde önder dehaların büyük rolü vardır. 

Onlar, millet fertlerinin içinde bulunan, fakat kendileri tarafından açıkça hissedemedikleri 
milli heyecan nüvelerini peşin görür, hissederler ve her türlü kanallardan o nüveleri yine 
millete duyururlar, sonra da fiilen harekete geçerek gerçekten önderlik ederler.  

 
…Filvaki milleti şahıslar yaratamaz. Millet fertlerinin ruhunda birleşme kaynaşma, 

korunma azmi varsa fertler bu azmi sezerler, onu açığa korlar, millet de varlığını anlar, 
hamleye başlar. İşte o adamlar onların önderleridirler. 

 
… Amerika Reisicumhuru Rozvelte, ikinci cihan savaşında bütün dünya (Sayın 

Başkan) derlerdi. Hatta bugünün Amerikasına kafa tutmaya çalışan büyük komşumuzun 
lideri dahi (Sayın Başkan) derdi. Rozveltin otoritesi kendi kudretindenmi idi? Oysaki o, 
meflûç bir adamdı, tekerlekli sandalyada otururdu. Onun kuvveti Amerikan milletinin 
heyecanını temsil etmesindendi. 

 
… Hakimiyet kudreti ne para torbasının dibinde ne de kılıcın ucundadır. O, milletin 

sinesinden doğar. 
 
Ama bu kuvvet mücerrettir, askıda bulunmaz, onu kullanacak bir el gerek, işte o 

zaman önder çıkar. 
 
Atatürk’te bu sosyolojik anlamda önderdir.”774  
 
 

 

 Milli Mücadele yıllarının Mustafa Kemal’i önder olarak ortaya çıkardığını 

belirten Baykal, dil-tarih siyaseti ile ulusun inşasındaki rolü, ekonomik ve toplumsal 

                                                
773 Rüknettin Akbulut, “Eşsiz Atam”, Bursa Hâkimiyet, 11.11.1963, s. 2. Yazının tamamı için bkz. Ek-6 
774 Kazım Baykal, “Sosyolog Gözüyle Önder Atatürk”, Bursa Hâkimiyet, 11.11.1963, s. 3. Yazının 
tamamı için bkz. Ek-7. 



255 
 

ilerlemelerdeki payı, dış politika öngörüleri ile Mustafa Kemal’in lider özelliklerine 

vurgu yapar. Ayrıca Kurtuluş Savaşı yıllarında Ankara’nın söyleminde önemli bir yer 

tutuan “tüm mazlum milletlerin ve Müslümanların” davasını savunuyor olmak, 

Baykal’da Mustafa Kemal’i uluslar arası alanda büyük bir lider olarak konumlandırırken 

tekrar vurgulanır: 

 
 

“O, millete kendi özbenliğinin kudret ve eskiliğini kendine iyice sindirerek 
anlatmak için, milli şuuru tam duyurabilmek için tarihini tanıtmak, dilini geliştirmek 
hamlelerinde de önder oldu. Şuurlu bir Türk milliyetçiliği tarih ve dil ile, onların 
benimsenmesi ve bilinmesi, geliştirilmesi ile olur, önder Ata bu iki işe gereği gibi önem 
verdi, aydınlara da ışık tuttu.  
 

Onun emri ile çıkan (La Turquie Kemaliste) adlı mecmua ile memleketimizin tabii 
güzelliklerini, sosyal gelişmemizi, artistik ve tarihi değerlerimizi, cihana duyurtuyordu, o 
günden bu yana biz böyle bir dergi ile cihana hala kendimizi duyuramamaktayız. Neydi o , 
trenlerde çeşitli ucuz tarifelerle memleketteki kaynaşma, iç turizm işte o idi.  
 

Önder Atamızın önderliği sayesinde 1929 Bunalımından sıkıntısızca çıktık, üstelik 
ekonomik istiklal (onun deyimi ile) ve kudretimizi cihana tanıtmıştık. 
 

O cihan politikasında dahi büyük görüşlü önderdi. Birgün İngiliz Büyük Elçisini 
çağırmıştır, Hitler Almanyasının size karşı savaş fikirlerini biliyormusunuz? Demişti. Elçi 
de, bizim, orada değerli elçilerimiz var; korkulacak bir şey yok demişti. Sen benim sözümü 
hükümetine bildir, demişti. Çok geçmeden Hitler ikinci cihan savaşını açmıştı.  
 

Hatayı işgal hamlesi ayrı görüşleridir.  
 

Atatürk milli hayatımızda her alanında önder olduğu gibi başka milletlerin dahi 
önderi idi. Pakistan gibi. Oranın kurtarıcısı Nehru ve kurtarıcı şairleri İkbal Atanın 
hayranları idi.   
 

Milli birlik ve ilerleme hakkındaki temel fikirlerine sadık kalarak ilerleme 
hamlelerimiz de, fikirleri ile yine Önderimiz Atamızdır ve öyle olmakta da devam 
edecektir.”775 
 
 
Baykal’ın yazısından alıntılanılan yukarıdaki parargraflarda dikkat çekici bir 

saptama daha vardır: Trenlerde çeşitli ucuz tarifeler sayesinde hızlanan iç turizmin, 

vatan algısının gelişimindeki payını vurgular. Ülke sınırları içinde seyahat eden yurttaş, 

hem milli sınırlara yönelik daha maddi bir kavrayışa sahip olabilir, hem de 

ulaşılabilirliğin sağladığı yüz yüze temas, ulusal kültür ürünlerinin maddi ve mental 

aktarımını hızlandırabilir. Nitekim Baykal’ın iç turizm sağladığı kaynaşmanın uluslaşma 

sürecine yaptığı katkıyı vurgulaması ve demiryolu politikasının ekonomik yönü dışında 

bir başka özelliğine dikkat çekmesi önemlidir.  
                                                
775 A.e. 



256 
 

 

Kazım Baykal’ın Mustafa Kemal’in öncülüğünde gerçekleşen Cumhuriyet 

Devrimleri’ni ve dönemin siyasi uygulamalarını bir bütün olarak benimsediği “ Atatürk 

ve Ticari Ahlâkımız” başlıklı yazısında açıkça görülmektedir:  

 
“Milli mücadelenin dış düşmanlara karşı olan bölümü bitmişti. Sıra iç hamleye 

gelmişti. Atatürk bunda da geniş ölçüde ön ayak oldu. Uzun süre devam eden bu dönemde 
hiçbir dış memlekete gitmeye vakit ve fırsat bulmadan bütün içtimai müesseselerimiz 
üzerinde düşündü, kurullar meydana getirdi. Demokrasinin icabı olan her sosyal 
müessesemizi yeniden organize etmeye koyuldular.  

 
Baştan hukuk nizamı düşünüldü, sonra eğitim işi ele alındı, dil, tarih kurumları 

vücuda getirildi. Atatürk bu devrim kuruluşlarının başında, sırasında da bir Başöğretmen 
gibi tahta başında öğreticilik yaptı,  sırasında bir tarihçi olarak zamanının büyük tarih 
yazanları ile tartıştı, çatıştı. Milli tarihin millet sinesinde çıkan kişiler tarafından yazılacağını 
isbatladı, bir çiftçi gibi traktörün üstüne çıkara emek ve gayret gösterilirse münbit değildir 
denen yerlerde çiftliklerin kurulabileceğini fiilen isbatladı (Bugünkü İsrailin çölde, senede 
yedi ton süt veren inekleri yetiştirmenin mümkün olduğunu isbatladıkları gibi) ve koca 
Orman çiftliğini meydana getirdi de sonunda millete terk etti.  

 
İlim, teknik bilgiyi ihmal etmiyerek sanayi kongresi ve ticaret kongresi yaptırdı, 

sanayileşmenin zaruretini daha o zamanlar ortaya koymuş ve halkın yapması gereken koca 
fabrikaları devlet tarafından yapılması yoluna gitmiş ve sonra millete devredilme düşüncesi 
ile, iddialı dağdağalı olmadan plânlamalar yapılmıştı.”776  

 

 

 Baykal ve Akbulut’un Mustafa Kemal ile ilgili yazdıkları niçin bu aydınların 

çalışmada Cumhuriyetçi ve sağ siyasal düşüncenin kültürel bakışına sahip olmakla 

birlikte Kemalizm dairesi içinde yer aldıkları iddiasının cevaplarından biridir. Mustafa 

Kemal’e duydukları saygı ve sevgi, Cumhuriyet ideallerine bağlılık, Mustafa Kemal’in 

önderliğine hatta Akbulut’ta eşsizliğine yapılan vurgular yazılardan anlaşılanlardır. 

Baykal’ın da Akbulut’un da üstünde çok durdukları “millilik” kavramı Kemalizm ile 

Türk-İslam medeniyeti arasında kurmaya çalıştıkları bağa işaret eder. Nitekim Baykal 

“Atatürk ve Ticari Ahlâkımız”da II. Dünya Savaşı sonrası batı paktı tercihinde bulunan 

Türkiye’nin, Batılılaşmaya hız verdiğini ve bunun da “milli ahlâkımız”ı olumsuz 

etkilediğini söyler.777 Batılı yaşam biçimine intibak ettikçe, Türk-İslam medeniyet 

dairesinden uzaklaşma endişesi içinde olan Baykal da “milli” kavramı sadece “Türk”e 

vurgu yapmaz, Osmanlı’da ve Kurtuluş Savaşı yıllarında kullanıldığı gibi yoğun bir dini 

                                                
776 Kazım Baykal, “Atatürk ve Ticari Ahlâkımız”, Bursa Hâkimiyet, 6.12.1972, s. 2. Yazının tamamı için 
bkz. Ek-8. 
777 A.e.  



257 
 

içerik ile ele alınır. Böylelikle Öktem’in “İslam medeniyet dairesi içinde modern olanın 

yeniden üretimi” olarak özetlenebilecek düşüncesine çok yakın bir tutum sergilerler. 

Farkları, bu tutumu sergilerken de Kemalizm dairesi içinde kalabilmeleridir. Bu yönüyle 

Kemalizm ile Türk-İslam medeniyet dairesi arasındaki bağları yeniden kurma ve bu 

bağlar üzerinden hem modern hem de Bergson’un “dureé” anlayışı çerçevesinde Türk-

İslam geleneğinin biraradalığını ortaya koyabilecek bir medeniyet iddiasına sahiptirler.   

 

3.3.3.6.   1946 Sonrası Gazetelerde Siyasal Kamplaşma ve Yeni Kültürel 

Elitler 

 

Çok partili siyasal yaşama kadar Bursa’da çıkan tüm gazeteler, rejimin bakış 

açısının dışına hiçbir şekilde çıkmamışlardır. 1946 yılında çok partili siyasal yaşama 

geçişle birlikte, iktidar ve muhalefetin politikalarının savunuculuğunu üstlenen, bu 

partilerle organik bağları olan gazeteler yayımlanmaya başlanmış ve Bursa’nın basın 

hayatına Kurtuluş Savaşı yıllarından sonra tekrar bir canlılık gelmeye başlamıştır. Yalnız 

gazetelere yansıyan haberler, siyasi partilerin günlük faaliyetleri, açıklamaları ve 

birbirlerine yönelik ithamları üzerinden gelişmiş, tarih yöntemi ve kültür politikasına 

ilişkin çok verimli yazılar ortaya konmamıştır.  

 

Bu dönemde Ant CHP’yi, Doğru ise DP’yi destekleyen bir yayın organı olarak 

yayımlanmaya başlamış, daha sonra Doğru gazetesinin yerine Hâkimiyet çıkmaya 

başlamıştır. Fakat bu gazetelerin nüshaları günümüze çok az ulaşabilmiştir.778 Doğru ve 

Hâkimiyet gazetelerinde, DP’nin köylerden mahallelere dek uzanan örgütlenme 

faaliyetleri, Ant gazetesinde ise CHP’nin aynı oranda örgütlenme faaliyetlerini 

duyurmaktadır. Doğru gazetesinde Halkevleri ve Halkodalarına karşı eleştiriler 

yayımlanmakta779, Ant gazetesi de bu eleştirilere cevap vermekte ve Halkevlerinin 

gidişatına ilişkin yorumlar getirilmektedir.780  

                                                
778 1940 sonrası Bursa gazetelerinden geriye ancak 50 civarı nüsha kalmıştır. En büyük gazete arşivinin 
sahibi Raif Kaplanoğlu’nun özel koleksiyonunda var olan dönemin gazeteleri incelenmiştir. 
779 Doğru, 22 Mayıs 1947, 19 Şubat 1948.  
780 “Halkevlerini Dile Dolamanın Manası”, Ant, 6 Şubat 1947.  Abdurrahman Konuk, “Bir İniş Bir Çıkış”, 
Ant, 23 Şubat 1946 (aynı yazı Uludağ dergisinde de yer almıştır: Bkz. Abdürrahman Konuk, “Bir İniş ve 
Bir Çıkış”, Uludağ, Sayı 75, Ocak-Şubat 1946, s.3.) ve 19 Ağustos 1948. Nüvit Ateş, “Halkevi-Türkocağı 
Davası”, Ant, 4 Mart 1949.  



258 
 

  

Aşağıdaki nüsha, Doğru gazetesinin getirdiği eleştirilerden bir tanesini 

örneklemektedir. Her ne kadar CHP’nin 1947’deki Büyük Kurultayı’nda parti ile 

Halkevlerinin organik bağları koparılsa da DP’nin destekçisi olan Doğru gazetesi 

Halkevleri ve Halkodaları üzerinden CHP’ye muhalefet etmekten geri kalmamıştır. 

Eleştiriler Halkevlerinin halkın parasını boşa harcamaktan ve CHP’ye halkın parası ile 

yer tahsis etmekten başka bir işe yaramadığını iddia etmektedir. 

 

 Şekil 3.2. 19 Şubat 1948 tarihli Doğru gazetesi  

 
Kaynak: Raif Kaplanoğlu Arşivi 

 

Gazetelere yansıyanlarda Bursa Halkevi ile ilgili dikkat çekici bir husus, gerek 

DP’yi destekleyen Doğru, gerekse de CHP’yi destekleyen Ant gazetesi yazarlarının, 

geçmişte Uludağ dergisinde birlikte çalışmış ve aynı dergide yazmış olmalarıdır. 

Halkevlerine karşı en sert eleştirileri getiren Doğru gazetesinin neşriyat müdürü olan 

İsmet Bozdağ, Uludağ dergisini 1935 yılından itibaren 5 yıl boyunca yönetmiş, daha 

sonra da devletin Bursa’daki resmi gazetesi olan Bursa’nın umum müdürü olmuştur. 

İsmet Bozdağ, Hulusi Köymen, Musa Ataş gibi isimlere Doğru gazetesinde rastlanırken, 



259 
 

Rıza İlova, Abdurrahman Konuk, Gazali Saltık gibi isimler ise Ant gazetesinde yazılar 

yayımlamışlardır. Uludağ dergisinin buluşturduğu bu isimlerin yazar olarak görev 

yaptıkları gazeteler, birbirleri ile davalık olup, her ikisi de rakip gazetenin kapatılması 

için kampanya açmış ve CHP ile DP arasındaki gerginliğin basındaki yüzü olmuşlardır.  

 

Sağ Kemalistlerin bir bölümünün CHP’den koparak kurdukları DP’nin 

Bursa’daki yayın organı olan Doğru gazetesinin, özellikle komünizm tehlikesine işaret 

eden, bu tehlike karşısında da CHP’yi gerekli tedbirleri almamakla itham eden bir yayın 

çizgisi de izlediği gözlemlenebilir. İsmet Bozdağ “Hapishane Hürriyeti” başlıklı 

yazısında düşünce hürriyetinin demokratik ülkelerde büyük bir değer olduğu fakat 

komünist fikirleri savunmanın düşünce özgürlüğüne giremeyeceğini savunur. Sovyet 

Rusya’da tek hürriyetin “hapishane hürriyeti” olduğunu söyleyerek Soğuk Savaş 

döneminde Sovyetler Birliği için söylenilen “halkların hapishanesi” metaforuna yakın 

ifadelerde bulunur. Devamında Bozdağ “taşın ve toprağında düşman olduğu Moskof 

menşeli hiçbir mal geçer akçe olmamış ve gerçek bir müşteri bulmamıştır” dedikten 

sonra belirli gazeteci ve aydınların komünist oldukları yolundaki iddiaya değinir; 

“…bugün ortaya atılan bu meseleyi inceleyip ayıklamak ve bu kimselerin suçlu olup 

olmadıklarını ortaya koymak hükümetin borcu ve vazifesidir. …halbuki iktidar partisi 

hala bir hareket yapamamış ve dümeni ne tarafa kıracağını hala tayin edememiştir. 

Bugün tereddüt ve cesaretsizlik, iktidar partisini zifiri bir karanlığa sürüklemiş 

bulunuyor”781 der. Oysaki Bozdağ gazeteciliğe başladığı ilk yıllardan itibaren Bursa’da 

“solcu” olarak adlandırılan isimlerden biri olmuştur. Nazım Hikmet Bursa Cezaevi’nde 

yattığı sıralarda, Bozdağ’ın dostları ve bu konuda araştırma yapan isimler, Nazım 

Hikmet’i imkân buldukça ziyaret etmeye çalıştığını söylemektedirler. Hatta bu ziyaretler 

nedeniyle Bursa gazetesindeki işine son verilmiştir. Nitekim Bozdağ, komünist 

aydınlara karşı Doğru gazetesinde bir kampanya başlatmasına karşın, daha sonra DP’den 

ve Doğru gazetesinden  “komünist” olduğu gerekçesiyle uzaklaştırılmıştır.782   

 

 

                                                
781 İsmet Bozdağ, “Hapishane Hürriyeti”, Doğru, 22 Mayıs 1947, s.1.  
782 Bkz. Raif Kaplanoğlu ile görüşme. Bursa edebiyat dergileri üzerine yaptığı araştırmalarla da tanınan 
şair Nevzat Çalıkuşu ile derinlemesine yüz yüze görüşme, 18 Temmuz 2012, Bursa Araştırmaları Vakfı, 
saat: 15.00-17.00.  



260 
 

 Şekil 3.3. Doğru, 2 Ağustos 1948 

 
 Kaynak: Raif Kaplanoğlu Arşivi 

 
  Şekil 3.4. Doğru, 26 Mayıs 1946 
 

 
 Kaynak: Raif Kaplanoğlu Arşivi 
 

 DP’lilerin ve Doğru gazetesinin CHP’ye getirmiş oldukları tüm eleştirilere 

rağmen, Atatürk söz konusu olduğunda CHP’den hiç de aşağı kalmayan bir tavır 

takındıkları bilinmektedir. Nitekim Doğru gazetesine yansıyan bir haber Büyük Doğu 

dergisinde Atatürk’e karşı yapıldığı söylenen çirkin neşriyata karşı Bursalıları DP 

tarafından düzenlenen mitinge çağırmaktadır. 

 

 

 



261 
 

Şekil 3.5. Doğru, 20 Haziran 1947 

 
Kaynak: Raif Kaplanoğlu Arşivi 
  

Şemsettin Günaltay’ın başbakan olması ile birlikte, iyice belirginleşen CHP’deki 

yeni yönelim, DP’yi taklit ve İslam’a vurgu yapan süreç783 Ant gazetesine de 

yansımıştır. Nitekim Uludağ dergisindeki yazıları ile kendisinden söz edilen tarih 

öğretmeni Rüknettin Akbulut’un, “Hz. Muhammed ve Seferleri” adlı uzun bir yazı 

dizisini Ant’ta yayımladığı görülmektedir.784 

 

Bu bölümde mekân, tarih yazımı ve kolektif hafıza arasındaki ilişkiler 

tartışılarak, 1930-1950 yılları arasında Türkiye’nin kültür politikaları çerçevesine tarihin 

konumu, aydın gruplarının bu politikalara dönük tutumu ve mekâna yönelik tasavvur ve 

tasarrufların sonuçları tartışılmıştır. Bu bağlamda Cumhuriyet ile Osmanlı-İslam 

medeniyetinin bağını yeniden kurmaya çalışan, bir kısmı eski ilmiye sınıfı kökenli 

aydının, 1930’lu yıllarda izledikleri beka stratejisinin ardından, 1940’lı yıllarda Memduh 

Şevket Esendal’ın, Reşat Şemseddin Sirer’in ve Tahsin Banguoğlu’nun da etkisiyle, 

Türkiye’nin taşradaki en önemli kültür kurumu olan Halkevleri ve dergilerindeki 

etkinliklerini arttırmaları, 1946 sonrası ise Bursa örneğinde tartışıldığı üzere, Uludağ 
                                                
783 Mehmet Ali Aybar bu durumu “Bu ana kadar laikliği ve inkılâpçılığıyla övünen bu parti, politik 
yaşamının en kritik döneminde, kurtuluşu dine sarılmakta buldu.” diyerek özetlemektedir. Bkz. Akşam, 21 
Ocak 1947’den aktaran Feroz Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), İstanbul, Hil Yayın, 
Çev. Ahmet Fethi, 3. b.s., Ekim 2007, s.42.  
784 Rüknettin Akbulut, “Hazreti Muhammed ve Seferleri - 46”,  Ant, sayı 1281, Yıl: 5,  22 Şubat 1949. 
Eldeki nüshada Akbulut’un 46. bölümü yazdığı dikkate alınırsa, dizinin uzun sürdüğü anlaşılır. 



262 
 

dergisi ile Halkevi Müzecilik ve Tarih Komitesi çevresinde ve Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu’nda oluşturdukları aydın grubuyla Bursa’nın kültür yaşamında 

hegemonik bir rol üstlenen kültürel elitler haline geldikleri savunulmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



263 
 

SONUÇ 

 

 

1930-1950 yılları arasında Bursa’da Cumhuriyet’in Osmanlı-İslam geleneği ile 

olan bağını yeniden kurmaya çalışan ve özellikle 1946 sonrasında kentin kültürel 

dünyasında hegemonik bir rol üstlenen aydınlara odaklanmış olan bu çalışmada kentsel 

mekânın kurgulanması ve tarih yazımı üstünden gelişen ideolojik-kültürel mücadelenin 

yerel boyutta bir örneğini tartışılmıştır.  

 

1946 sonrasında, bir kısmı Cumhuriyet’in toplumsal statülerine darbeler vurduğu 

meşayıh ve medrese kökenli bu cumhuriyetçi-muhafazakâr aydınlar, kentin anıtsal 

eserlerinin korunması ve ihyası ile kentin Osmanlı-İslam geleneği ile olan bağını başta 

Uludağ dergisinde olmak üzere,  kent tarihi yazımına yaptıkları katkılar üzerinden 

giriştikleri kültürel hegemonya mücadelesinde, kentin ekonomik ve siyasal elitlerinin de 

desteğini alarak başarılı olmuşlardır. Bu aydınların, gerek anıtsal eserleriyle gerekse de 

tarih yazımıyla faaliyetlerinin merkezinde Bursa vardır. Bu yüzden kültürlendikleri ve 

yetiştikleri kentin tarihindeki iki kırılma, düşünce dünyalarının gelişiminde ve Bursa 

tahayyülerinde önemli rol oynamıştır. Bu kırılmalardan ilki, eski Bursa’dan modern 

Bursa’ya geçiş süreci olan Ahmet Vefik Paşa’nın kenti yeniden inşa faaliyetidir. İkincisi 

ise, Tanzimat modernleşmesiyle süreklilik içinde tartışmak zorunda olduğumuz, fakat 

ulus-devletin bir parçası olarak konumlanan, aynı zamanda seküler toplum-laik devlet 

tercihi bağlamında dinsel yapıların görünürlüğünün ve ulemanın kent üzerindeki 

etkisinin azaldığı Cumhuriyet Bursası’dır. Kentsel mekânın dönüşümü, bu mekâna içkin 

olan sosyal ilişkileri de dönüşüme uğrattığı için, kentin elit yapısına ve dolayısıyla 

kentin farklı ideolojiler çerçevesinde yeniden tahayyülünde belirleyici bir rol oynamıştır. 

Bu yüzden kentsel mekânın dönüşümü, aynı zamanda kente yönelik ideolojik 

müdahalelerin ürünü olduğu için, kent elitlerinin ve dolayısıyla aydınların bu süreç 

içindeki konum ve eylemleri de bu dönüşüm süreci ile birlikte tartışılmıştır.  

 

   Her mekân belirli yaşam biçimlerinin ve kültürel konumların birer göstergesidir. 

Ahmet Vefik Paşa, Bursa’yı yeni baştan inşa ederken, hükümet binası ve tiyatroyu 

merkeze alması; Tanzimat döneminin merkezileşme ve modernleşme tercihlerini 



264 
 

yansıtır.  Filatür sanayisinin gelişmesinin eşlik ettiği bu süreçte Ahmet Vefik Paşa kent 

elitlerini çalışmalarında seferber etmiştir. Tanzimat modernleşmesi Bursa’da öncelikle; 

filatür sanayisi ile birlikte gelişen burjuvazi, modern okullarda okuyan genç kuşaklar ve 

yüzyıllardır kentin en önemli kültürel elit gruplarından olan dergâhların meşayıh aileleri 

tarafından günlük hayat pratiklerine yansıtılmıştır. Bu durum, eşraf-bürokrat-ulemadan 

oluşan kent elitlerinin yeni sürece adaptasyonunun sorunlu bir şekilde gerçekleşmediğini 

de gösterir. Buna rağmen, Ahmet Vefik Paşa’nın Bursa’yı yeniden inşa ederken, kentin 

ledünni çehresine ve klasik mimarisine zarar verdiği eleştirileri başta Ahmet Hamdi 

Tanpınar olmak üzere muhafazakâr çevrelerce vurgulanmıştır. Nitekim 1946 sonrasının 

Bursa’da başat kültürel seçkileri olan cumhuriyetçi muhafazakâr aydınlar da aynı 

düşünceyi paylaşmışlardır.  

 

Tanzimat’tan I. Dünya Savaşı’na kadar İmparatorluğa hâkim olmuş siyasetlerin, 

farklı Bursa muhayyileleri çerçevesinde kentin mekânsal yapısına müdahaleleri 

olmuştur. Tanzimat Dönemi’nde barok, İttihat ve Terakki Fırkası’nın iktidar yıllarında 

ise I. Ulusal Mimarlık Akımı’nın etkisi görülür. Cumhuriyet döneminde, Ahmet Vefik 

Paşa’nın biçimini verdiği kent akslarına sadık kalınırken, maddi yetersizlikler nedeniyle 

inşa faaliyetleri de sınırlı kalmıştır. Buna rağmen, Saray caddesinin adının Atatürk 

(soyadı kanunu öncesinde Gazi Paşa) olarak değiştirilmesi, bu cadde üzerine 1926 

yılında I. Ulusal Mimarlık Akımı’nın üslubunda valilik, defterdarlık ve adliye 

binalarının inşa edilmesi, 1927 yılında bu bina kompleksinin önüne Atatürk Heykeli 

konularak alanın Cumhuriyet Meydanı olarak yeniden düzenlenmesi, anıtın tam 

karşısına da 1940 yılında da Modern Mimari üslubuyla CHP ve Halkevi’nin ortak 

binasının inşa edilmesi, Cumhuriyetin yeni hafıza-mekânlarının ve sembolik 

göstergelerinin kent merkezine yerleştirilmesi anlamına gelir. Atatürk Caddesi üzerine 

yapılan diğer kamu binaları ile birlikte Cumhuriyet Meydanı’ndaki mimari tarz ulusal ve 

batılı üslubu buluştururken, Cumhuriyet’in siyasal ve kültürel tercihlerini de görünür 

kılar. Diğer yandan ise tekkelerin kapatılması ve Şer’iye ve Evkaf Vekâleti’nin 

kaldırılması ile birlikte vakıf gelirlerinden mahrum kalan pek çok dinsel mekân zaman 

içinde metruk hale gelmiştir. Böylelikle Cumhuriyet, kentsel mekâna müdahaleleriyle 

kendi sembolik inşasını kent ölçeğinde kurarken, mekân bağı üzerinden toplumsal 

hafızayı da kurgulamaya çalışmıştır.  



265 
 

 

İmparatorluğun tasfiyesi, siyasal coğrafyanın değişimi kadar, kurumsal ve 

mekânsal olarak tahayyül edilen yeni siyasal toplumun ve vatanın, ulus bağı üzerinden 

yeniden inşa edilmesi sürecini başlatmıştır. Özellikle Bursa gibi dinsel-uhrevi hayatı her 

alanda hissettiren ve adeta kişiyi kuşatan mekânsal yapılar karşısında, seküler 

temellerden kurulmaya çalışılan yurttaşın yaşam biçimine uygun bir mekân kurgusunun 

hayata geçirilmesi, “milli tarih”in ulus inşa sürecinde oynayacağı rolle eşgüdüm içinde 

ele alınmıştır. Hiçbir sosyal süreç gerçekleştikleri mekânın bağlamından bağımsız olarak 

kavranamaz. Bu yüzden; ulusun ve yurttaşın inşası bağlamında ortaya konulan tarih 

yazımının, kültür ve mekân politikalarının bir arada tartışılması gerekir. Kolektif hafıza, 

mekân bağı üzerinden şekillenir, mekânsallık da tarihsel hafıza üzerinden yeniden 

kurgulanır. Özellikle Bursa gibi kentlerde tarihi mekânlar, kişinin geçmiş ile olan 

süreklilik bağını oluşturarak, kimlik ve aidiyet bağlamında bilinçlere dolaysız bir etkide 

bulunur. Bu yüzden mekâna yönelik her müdahale, toplumsal hafızaya yönelik doğrudan 

müdahaledir. Kentsel mekânın kurgulanması, mekânlara içkin sosyal ilişkilere müdahale 

anlamına da geleceği için, yeni kültür politikasının hayata geçirildiği devrimci 

dönemlerde çeşitli toplumsal grupların statülerinin güçlendirilmesi ya da tasfiyesi 

sürecinin de bir parçası olarak gerçekleşir. Nitekim mekân bağının kopuşu, bu bağ 

üzerinden gelişen toplumsal ilişkilerde çözülme yaratır. Bu sürecin kendisi de elitler 

arası bir mücadele ve siyasal iktidarın elit dolaşımına müdahalesi çerçevesinde gelişir. 

Bu müdahale, Bursa örneğinde tartışıldığı üzere sadece statü kaybı ile neticelenmez, 

mekânın tasfiyesi; mekâna içkin adetlerin yeniden üretilememesini de sağlar. Bu durum 

sonraki kuşakların zihinsel dünyaları üzerindeki etkisini daha da şiddetli gösterir. 

Nitekim meşayıh ve medrese kökenli kültürel elitler, 1946 sonrası statülerini 

güçlendirmelerine karşın, mekâna içkin dini yaşam örüntülerini yeniden üretemedikleri 

için, siyasal rejimin biçimlendirdiği seküler yaşam ve dini öğretiden sonraki kuşaklarını 

muaf tutamamışlardır. Böylelikle yazılı kaynağa aktarılan eski dergâh yaşantısı salt tarih 

konusu haline gelirken, restore edilen eski bir medrese ya da tekke, tarihi eser vasfından 

ve toplumsal hafızaya aktarabileceği sınırlı bilgiden öteye gidemez. Bu yüzden tarih 

yazımı ve abidevi eserlerin ihyası üzerinden gelenek ile Cumhuriyet arasındaki bağı 

kurmaya çalışan kültürel elitlerin kendilerinden sonraki kuşağa aktarabilecekleri bilginin 

bir sınırı vardır. Bu durum da elit dolaşımını etkileyen bir faktördür.   



266 
 

 

Elit dolaşımının biçimi mevcut siyasal sistemi belirleyen en önemli olgulardan 

biridir. Fakat siyasal sistemin vasfı ne olursa olsun, elitler arasında bir uzlaşı olmadıktan 

sonra olağan siyasal koşullar içinde bulunmak mümkün olmaz. Bu yüzden siyasal 

sistemlerin en önemli başarılarından biri, halkı yönetecek ve yönlendirecek olan elitlerin 

“uzlaşımsal birleşik ulusal elit” haline gelmesidir. Özellikle ulus-devletin inşa sürecinde 

siyasal elitlerin bu bağlamdaki rolü kritiktir. Ulus-devletin Türkiye’deki gibi siyasal 

devrimlerle beraber inşa edilmeye çalışıldığı ülkelerde, siyasal elitler yeni bir tarihsel 

iktidar bloğu oluşturmaya çalışırlar. Bu blok içinde yer alacak toplusal sınıflar ya da 

gruplar, devrimin idealleri ve ulus-devletin hangi siyasal ve kültürel temeller üzerinden 

inşa edileceğinden hareketle belirlenirler. Bu belirlenimde karar alıcı mekanizmada olan 

iktidar elitleri, tercihlerini idealleri kadar mevcut güç dengesini gözeterek de yapması 

gerekmektedir. Aksi takdirde “uzlaşımsal birleşik ulusal elit” yapısının oluşumunun 

gecikmesi, rejim istikrarı açısından son derece tehlikeli sonuçlar doğurur. Türkiye gibi 

alt-yapı ilişkilerinde ciddi değişim olmaksızın, üst-yapıda gerçekleştirilen dönüşümlerle 

ulus-devlet yapısını inşa etmeye çalışan ülkelerde önceki sistemden devralınan elit 

yapısı, çoğu kez adaptasyon sürecine dâhil edilir. Böylelikle modern üstyapı 

kurumlarının yerleştirilmesi ve bunu yaparken rejimin istikrarını bozacak biçimde elitler 

arası bir rekabet ve mücadele ortamı yaratmayarak, elit dolaşımı sürecini tam manasıyla 

kontrol etmek mümkün olabilecektir. Bununla birlikte İmparatorlukta modernleşmeye 

öncülük edecek toplumsal sınıfların zayıflığında daha ziyade elitler arası bir mücadele 

sahası haline gelen siyaset, Kemalist Devrim’in alt-yapı ilişkilerinde köklü değişimler 

sağlamadan, üst yapıya yönelik radikal modernleşmeci müdahaleleri neticesinde 

kültürün hiç olmadığı kadar siyasetin konusu haline gelmesi neticesini doğurmuştur. Bu 

bağlamda kültürel elitler ideolojik mücadelenin merkezine yerleşmişlerdir. Bu yüzden 

Kemalist Devrim belirli bir sınıfın tasfiyesinden ziyade, toplumsal geriliğimizin 

müsebbibi ve laik devlet-seküler toplum çerçevesinde inşa edilen ulus-devlete karşı 

tehdidin kaynağı olarak Osmanlı bakiyesi dini kurumları; tarikat ve medreseleri 

görmüştür. Bunun dışında sadece merkezi otoriteyi reddeden ve otonomi talebinde 

ısrarcı olan yerel güçler tehdit algısı içinde yer almışlardır.  

 



267 
 

Bu süreç içerisinde, Türkiye’de laik devlet – seküler toplum temelinde inşa 

edilmesi kararlaştırılan ulus-devlet yapısı içinde esas tehdit olarak görülen ilmiye 

sınıfına mensup elitler ile merkezi devlete karşı kendi otonomilerini savunan yerel 

güçler, ya tasfiyeye uğramışlar ya da statü kaybına uğratılmıştır. İlmiye sınıfı mensupları 

ve meşayıh, meslek olarak çeşitli camilere vaiz veya müezzin olarak atanarak, gelir ve 

görev bakımından devletin tam denetiminde yeni sürece intibak ettirilmişlerdir. Bu 

sebeplerle Türkiye’de kuruluş yılları, “sınırlı elit dolaşımı” olarak tanımlanabilecek bir 

döneme tekabül eder. Bu süreçte, özellikle taşranın en önde gelen elit gruplarından olan 

meşayıh ve dervişân, tekkelerin kapatılması ile birlikte büyük bir statü kaybına uğrarken, 

medreseler de 3 Mart 1924’te çıkartılan Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile tasfiye edilmiş, 

aynı gün çıkarılan yasa ile Şer’iye ve Evkaf Vekâleti’nin kaldırılması, bir kısmı 

kapatılan tekke ya da medreselerin kullanımında olan birçok tarihi mekânı gelirinden 

yoksun bırakmıştır. Kapatılan tekkelerin mülklerine el konulması da taşrada elit dolaşımı 

süreciyle birlikte mekânın da dönüşümü ve toplumsal hafızaya müdahale bağlamından 

düşünülmelidir. 1920’li yıllar bu genel tabloya bağlı olarak Bursa’da da 

İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e devredilen elit yapısı içinde ilmiye mensuplarının, 

kültürel, ekonomik ve sosyal sermaye kayıpları ile büyük statü kaybı yaşadıkları bir 

döneme tekabül eder. Bu yıllar zarfında Bursa’da ilmiye sınıfı mensupları, yaşadıkları 

kayıplar karşısında beka stratejisi izleyerek, rejime karşı muhalif bir tutum takınmamış, 

Mehmed Şemseddin Efendi örneğinde görüldüğü üzere başarabilenler kültürel sermaye 

kayıplarını en aza indirmeye çalışmışlardır.  

 

1930 yılı itibariyle CHP, iktidar yıllarının muhasebesini yapmak, hızlı ve radikal 

modernleşme stratejisinin taktiklerini yeniden gözden geçirmek zorunda kalmıştır. 

Çünkü 1920’li yıllarda büyük bir hız ve ardı ardına gerçekleşen siyasal ve sosyal hayata 

ilişkin devrimlerin toplumda bulduğu karşılık ve 1929 dünya ekonomik buhranının 

etkileri üzerinden düşünümde bulunma gerekliliği, 1930 yılında SCF’nin yerel 

seçimlerde gösterdiği başarı ve Menemen Vakası nedeniyle acil bir gündem olarak, 

Mustafa Kemal Paşa’nın önünde durmuştur. Nitekim bu muhasebe süreci ve yeni 

taktikler geliştirme kararı, Türkiye’nin kültürel hayatında ve özellikle de taşrada önemli 

gelişmelerin habercisi olmuştur. Bursa, yukarıda detaylı bir şekilde tartışıldığı üzere, bu 

süreçten en fazla etkilenen kentlerden biridir.   



268 
 

 

1930 yılında, Mustafa Kemal’in uzun yurt gezisi ile adımı atılan CHP’nin yeni 

siyasal çizgisi, 10 Mayıs 1931 yılında toplanan Üçüncü Büyük Kurultay’da netleşmeye 

başlamış ve programatik temelde 6 Ok benimsenmiştir. 1930’lu yıllarda CHP, alınan 

kararlar doğrultusunda konsolidasyon süreci başlatarak parti-devlet bütünleşmesini 

hızlandırmış, otoriter yönetimi pekiştirmiş ve taşraya kültürel manada müdahalede 

bulunarak, devrimin yaratmak isteği, ödev ahlakı ile yüklü yurttaş tipini, milli dil, tarih 

ve coğrafya idraki çerçevesinde yaratmaya çalışmıştır. Bu bağlamda Halkevleri, 1932 

yılında Türk Ocakları’nın yerine taşrada, devletin ideolojik aygıtlarından biri olarak 

faaliyete geçirilmiştir. Rejim, Halkevlerinde, organik aydınları eliyle yapacağı kültürel 

müdahalelerle taşrada hegemonya mücadelesi de başlatmıştır. Artık her türlü bilimsel, 

kültürel ve sanatsal faaliyetler için Halkevleri, taşrada tek adres olarak ortaya çıkmıştır. 

1930’lu yıllarda devletçilik siyaseti çerçevesinde yapılan fabrikalarla birlikte, Bursa için 

en önemli yenilik, 1932 yılında Bursa Halkevinin kurulması ve 1935 yılında Uludağ 

dergisinin yayın hayatına başlamasıdır.  

 

Halkevlerinin taşra aydınları için çalışılabilecek tek merkez haline gelmesi, 

sadece inkılâpçı aydınlar için geçerli değildir. Rejime karşı muhalif bir tavır almamış 

fakat tekkelerin ve medreselerin kapatılması ile statü kaybı yaşamış aydınlar için de 

Halkevleri büyük bir imkân yaratmıştır. 1925 sonrasında, izledikleri beka stratejisi 

dâhilinde kendi kabuğuna çekilen, yaşanılan mali yıkıntıyı ve kültürel sermaye kaybını 

telafi etmeye çalışan ilmiye sınıfına mensup aydınlar ilk kez Halkevleri kanalıyla 

kurumsal çalışmalara geri dönmüşlerdir. Bursa’da Mısrî şeyhi Mehmed Şemseddin 

Efendi, Halkevi Tarih Komitesi’nde yaptığı çalışmalar ve geride bıraktığı eserlerle 

Osmanlı ile Cumhuriyet arasında bir köprü şahsiyet olarak, kendinden sonra gelen aydın 

kuşağını etkilemiştir. Bu etki, hem bir sonraki kuşağa devrettiği sosyal ağlar hem de 

kaleme aldığı eserler üzerinden gerçekleşmiştir. Bu durumun yarattığı sosyal ve kültürel 

süreklilik, 1946 sonrası kentin en önde gelen aydın grubunun Osmanlı-İslam medeniyeti 

ile Cumhuriyet arasında kurmaya çalıştığı bağların inşasını kolaylaştıran bir etken 

olmuş; kuşaklar arasında yaşanan bu geçişlilik, Osmanlı bakiyesi aydınlar ile 

Cumhuriyet aydınları arasında yaşanabilecek derin kültürel kopuşu sınırlı da olsa 

engelleyebilmiştir.  



269 
 

 

1941 yılında Memduh Şevket Esendal’ın CHP Genel Sekreteri olması ile birlikte 

Sağ Kemalizm’in ve Anadoluculuk akımının parti içindeki etkisi kuvvetlenmiştir. 

Esendal, en önemli mesele olarak gördüğü kültür dairesine yapacağı müdahalelerle, 

Cumhuriyet’in elit dolaşımına müdahil olmayı tercih etmiştir. Bu bağlamda Reşat 

Şemsettin Sirer ve Tahsin Banguoğlu aracılığı ile Halkevlerinde sağladığı etkinlik, 1946 

sonrası Bursa’da Sağ Kemalist-cumhuriyetçi muhafazakâr aydınların hegemonik bir güç 

haline gelmesini sağlayacak kültürel iklimin yaratılmasına katkı sunmuştur. 1941 yılı 

itibariyle Halkevi dergileri ve Türk Tarih Kurumu’nun yayınlarında, Osmanlı tarihine ve 

kültürüne ilişkin yazılan eserler hızla artmıştır. Hasan Âli Yücel’in Milli Eğitim 

Bakanlığı döneminde (1938-1946)  “Milli Kültür” siyasetinin terk edilmesi, Osmanlı-

İslam tarihini tamamen göz ardı eden, eski Anadolu uygarlıkları ile Orta Asya’nın uzak 

geçmişi arasında kurmaya çalıştığı bağlar üzerinden yeni bir Türk tarihi üretmeye 

çalışan Türk Tarih Tezi’nin gündemden düşmeye başlaması, her ne kadar kendi tarihsel 

bağlamları dışında mistik birer hümanist olarak takdim edilseler de Yunus Emre, 

Mevlana gibi mutasavvıflara yönelik ilginin artması da 1946 sonrası yaşanacak olan 

dönüşümü etkilemiştir. 

 

Kültür politikaları çerçevesinde yaşanan bu gelişmelere, siyasal manada DP’nin 

doğuşu ve Sağ Kemalizm’in CHP’de etkinliğini arttırması, ekonomik manada ise 

kentlerde gelişmeye başlayan burjuva sınıfının varlığı, 1946 sonrası yaşanacak olan 

değişimi etkileyen diğer veçhelerdir. Çünkü Bursa örneğinde görüleceği üzere, 1946 

sonrası Bursa’sının en etkili kültürel kurumlarından olan Bursa Eski Eserleri Sevenler 

Kurumu; siyasal, ekonomik ve kültürel elitlerin işbirliği sayesinde kurulmuş, 

çalışmalarını yapmış ve kentin en önemli aydın grubunu bir araya getirmiştir.  

 

1946 yılında çok partili siyasal yaşama geçiş ve 1947 CHP Kurultayı’nda bu 

köklü değişimi desteklemek için alınan kararlar, Halkevlerinin kuruluş sebebinin de 

resmen ilgası anlamına gelmiştir. Parti, Halkevleri ile olan resmi bağını kopardığını 

açıklamış, böylelikle Halkevlerinin, CHP’nin taşraya ideolojik-kültürel müdahale aracı 

görevi son bulmuştur. CHP’nin militan laiklik uygulamalarından tavizler vermeye 

başlaması, dini söyleme zaman zaman yer vermesi ve daha popülist bir siyasal hat 



270 
 

izlemeye başlaması, Halkevlerinin yayınlarına radikal bir biçimde yansımıştır. Bu tezde 

ayrıntılı bir biçimde tartışılmış olan Uludağ dergisinde bu yansımanın izleri rahatlıkla 

gözlenebilmiştir. Öncelikle 1947 sonrası Uludağ dergisi sayfalarına hâkim, aralarında 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nda olduğu gibi güçlü bir grup ilişkisi olmasa da 

benzer düşünsel temalardan hareket eden ve Halkevi Şubelerinde beraber görev yapan 

yeni bir yazar kadrosu teşkil etmiştir. Kazım Baykal, Rüknettin Akbulut, Gazali Saltık 

gibi kişilerden oluşan bu yazarların en temel özelliği, Cumhuriyet’in Osmanlı-İslam 

bağını hem Türk tarihi hem de yerel tarih düzleminde yeniden kurma çabalarıdır. 

Nitekim tam bir Osmanlı kenti olarak gelişmiş, 19. y.y.’da filatür sanayisi için Bursa’da 

bulunan Fransızlardan kalma küçük bir kilise ve mezarlık dışında, kentin tarihsel 

çevresinde Osmanlı-İslam medeniyeti haricinde hiçbir esere rastlamanın mümkün 

olmadığı Bursa’da, Osmanlı-İslam medeniyetinin Cumhuriyet ile bağını kurmaya 

yönelik bir tarih yazımı son derece uygun bir mekânsal zemine yaslanmaktadır. Bu 

bağlamda, birçoğu eski şeyh efendi olan ve Bursa tarihi hakkında çalışmalar yapmış olan 

müelliflerin eserleri dergi sütunlarında neşredilmekte, Osmanlı tarihi ve kültürel mirası, 

Baykal örneğinde görüldüğü üzere bilimsel bir tarzla, Akbulut ve Saltık örneklerinde 

görüldüğü üzere de menkıbevi bir tarzda derginin en çok yayım yapılan konuları haline 

gelmiştir. Ayrıca, 1930’larda şekillenen ve Halkevi dergilerinin pedagoji sayfalarında 

özellikle vurgulanan; seküler temelde ve püriten ahlak üzerine inşa olunan yurttaşın 

moral değerleri, yerini hızla İslami değerler üzerinden beliren başka bir moral değerler 

sistemi bırakmaya başlamıştır. 1940’lı yılların başından itibaren azalmaya başlamış olan 

Kemalizm’in prensiplerini halka anlatmayı amaç edinen yazılara ise bu tarihten sonra 

rastlanmamaktadır.  

 

1946 sonrası yaşanan dönüşüm ve Cumhuriyet ile Osmanlı-İslam medeniyeti 

arasında bağları yeniden oluşturmaya çalışan aydınların faaliyetlerini sürdürdükleri en 

önemli yer Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu (BEESK)’dur. 1946 yılında dernek 

statüsünde kurulan BEESK, metruk halde bulunan eski eserlerin ihyası, yıkılmış 

olanların ise yeniden inşasını kendisine öncelikli görev olarak biçmiştir. Yukarıda 

tartışıldığı üzere kurum, Bursa’nın gün geçtikçe kaybolmakta olan Türk-İslam kenti 

hüviyetini yeniden kazandırmak, “mazî şuurunu ve eski eser sevgisini” genç kuşaklara 

aktarmak, kentin tarihsel hafızasının silinmesini engellemek ve bu hafızayı yeniden 



271 
 

canlandırmak suretiyle, tahayyüllerindeki “Müslüman-Türk ve Cumhuriyetçi” yurttaş 

tipinin yaratılmasına katkıda bulunmayı amaç edinmiştir. BEESK, kentin siyasal, 

ekonomik ve kültürel elitlerinin işbirliği ile kurulmuş ve uzun yıllar bu işbirliği 

sayesinde yüzlerce eski eseri yeniden ihya veya inşa etmiştir. Bu işbirliği ile BEESK, 

kentin 1946 sonrası yeni elit oydaşmasını da görünür kılmıştır. Kuruma olan siyasal elit 

desteği, CHP’nin atadığı vali ve yöneticilerle sürmüş, DP hükümetleri dönemlerinde ise 

artarak devam etmiştir. Kentin sanayici ve tüccarlarından maddi destek gören kurum, 

Cumhuriyet’in statülerine büyük darbeler vurduğu eski ilmiye sınıfı mensubu kişilerin 

yeniden kentin etkin kültürel elitleri haline gelmesini sağlamıştır. Her ne kadar öğretmen 

olarak memuriyetlerini sürdürseler de Kazım Baykal medrese, kurumun önemli 

yöneticilerinden Fahameddin Ulusoy ise Hezarfen İsmail Sönmez ile birlikte meşayıh 

ailelerindendir ve dergâhlarının halifeleridirler. Kurum, eski eserler ve Türk-İslam 

medeniyeti üzerine çalışmalarda bulunmuş, kendilerinden bir önceki kuşağın 

Türkiye’deki önemli aydınları ile de sosyal ağlar kurmuştur. Bu ağların kurulmasında 

Kazım Baykal ile Bursa Halkevi Müze ve Tarih Komitesi içinde de birlikte görev yaptığı 

Fahameddin Ulusoy’un önemli katkıları bulunmaktır.  Mısrî Dergâhı son şeyhi Mehmed 

Şemseddin Efendi’nin oğlu olan Fahameddin Ulusoy, babasının sosyal ağalarına Kazım 

Baykal’ı dâhil etmiş, kendilerinden bir önceki kuşağın İslamcı ve muhafazakâr aydınları 

içinde yer alan İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Ahmed Hamdi Akseki ve Hüseyin 

Vassaf gibi kişilerle temas kurmasını sağlamıştır. Yine Fahameddin Bey’in Bursa 

dışından şahsi dostları olan, eski eserler ve kentlerin kültürel hafızası üzerine önemli 

eserler bırakmış olan Süheyl Ünver ve Ekrem Hakkı Ayverdi de BEESK çatısı altında 

çeşitli faaliyetlere destek vermiştir. BEESK’nun çalışmalarındaki en büyük 

yardımlardan biri de Bursa’nın en önemli tarihsel hafızasının saklı olduğu 

kütüphanelerinden biri olan Mehmed Şemseddin Efendi’nin kütüphanesinin Fahameddin 

Bey tarafından Baykal’a açılması ile gerçekleşmiştir. Böylelikle hem BEESK’nun 

çalışmaları için önemli bir rehber edinilmiş, hem de Baykal, Uludağ dergisinde 

yayımladığı yazılarda Bursa’nın tarihi ve kültürel hafızasını günümüze taşıyan eserlerin 

bir kısmını neşretmiştir.  

 

1946 sonrasında kentin siyasal, ekonomik ve kültürel elitlerinin desteği ile kentin 

kültürel dünyasında hegemonik bir güç oluşturan bu aydın grubu, Cumhuriyet’e olan 



272 
 

bağlılıklarını da yazılarında vurgulamayı ihmal etmemiş, hayatları boyunca bu bağlılığın 

dışına çıkabilecek hiçbir davranışta bulunmamışlardır. Yapmak istedikleri Cumhuriyet’i 

temelden bir yapı bozumuna uğratmak değil, 1930’lu yılların sonundan itibaren gözden 

düşmeye başlamış, “Milli Kültür” politikası çerçevesinde şekillenen, Osmanlı-İslam 

mirasını yok sayan ve nihayetinde başarısızlığa uğrayan bir proje yerine, Sağ Kemalizm 

ve cumhuriyetçi muhafazakârlığın, 1930’ların kültür politikalarına dair itirazlarını 

içeren, tahayyüllerindeki “Müslüman-Türk-Cumhuriyetçi” bir yurttaş tipini, geleneksel 

ahlak anlayışı ve “mazî şuuru” üzerinden şekillendirerek, bu bağlamda; özellikle tarih 

yazımı ve kentin mekânsal biçimlenişine müdahale üzerinden bu amaca hizmet etmektir.  

 

1946’dan itibaren Uludağ dergisi, Bursa Halkevi Müzecilik ve Tarih Komitesi ile 

Bursa Eski Eserleri Sevenler Kurumu’nda bir araya gelen bu aydın grubu, düşünsel 

temelde ise cumhuriyetçi muhafazakârların savunusunu yaptığı kültür politikalarının, 

Bursa’da en önde gelen temsilcileri olmuşlardır. Ekonomik ve siyasal elitlerin desteği ile 

sahip oldukları kültürel ve sosyal sermayelerini,  Bursa’nın kültürel yaşamında 

hegemonik bir güç haline gelmek için başarıyla kullanmışlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



273 
 

 

KAYNAKÇA 
 
 
Birincil Kaynaklar: 
 
Bursa Halkevi 1934 Yılı İkinci Üç Aylık Faaliyet Raporu. 
 
C.H.P. Dördüncü Büyük Kurultayı Görüşmeleri Tutalgası, Ankara, Ulus Basımevi, 
1935. 
 
CHF – HÇT, Ankara, 1940, madde 113. 
 
C.H.P. Halkevleri ve Halkodaları 1932-1942, Alaaddin Kıral Basımevi, İstanbul-
Ankara, 1942 
 
1287 Hüdâvendigâr Vilâyet Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet-i Hüdâvendigâr 
 
1297 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet-i Hüdâvendigâr 
 
1303 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet  
 
1305 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet 
 
1310 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet 
 
1313 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet 
 
1316 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet 
 
1320 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Matbaa-i Vilâyet  
 
1324 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Vilâyet Matbaası  
 
1325 Hüdâvendigâr Vilâyeti Salnâmesi, Vilâyet Matbaası  
 
1927 Bursa Vilâyet Salnâmesi, Vilâyet Matbaası 
 
1934 Bursa Yıllığı, Bursa Belediyesi Neşriyatı.  
 
İkincil Kaynaklar:  
 
ACUN, Fatma: “A Portrait of Ottoman Cities”, The Musilm World, Vol: 

92, 2002, s. 116-139.  
 



274 
 

ADALAN, Malik: “Halkevlerini Kendimize Değil, Kendimizi Halkevlerine 
Uydurmalıyız”, Uludağ, Sayı 86, Kasım-Aralık 1947, s. 1-
4. 

 
ADALAN, Malik: “Hürriyet Fikri”, Uludağ, Sayı 91, Eylül-Ekim 1948, s. 14-

19. 
 
ADIVAR, Halide Edip: “Hakkı Baha Pars”, Uludağ, 1. ve 2. Kanun 1941-42, sayı 

42-43., s. 46-47.  
 
ÂFETİNAN, A.: Medenî Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 3. B.s., 1998.  
 
ÂFETİNAN, A: “Türk - Osmanlı Tarihinin Karakteristik Noktalarına Bir 

Bakış”, İkinci Türk Tarih Kongresi (İstanbul 20-25 
Eylül): Kongre Çalışmaları, Kongreye Sunulan 
Tebliğler, İstanbul, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1943,  
s. 756-765. 

 
ABACI, Zeynep Dörtok: Modernleşme Sürecinde Bursa Kenti’nin Mekansal ve 

Sosyal Değişimi (1860-1910) , (Yayımlanmamış Doktora 
Tezi), Danışman: Prof. Dr. Hasan Ertürk, Uludağ 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005.  

 
ABACI, Zeynep Dörtok: “Avusturyalı Osmanlı Tarihçisi Joseph von Hammer 

Purgstall'in Bursa İzlenimleri (Ağustos 1804)”, Uludağ 
Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, 2008,15(15): 395-407.  

 
ABELL, Jackie – CONDOR, Susan: “ “We are an island”: Geographical Imagery in 

Accounts of Citizenship, Civil Society, and National 
Identity in Scotland and in England”, Political 
Psychology, vol 27, No. 2, 2006, s. 207-226.  

 
AHMAD, Feroz: Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), İstanbul, Hil 

Yayın, Çev. Ahmet Fethi, 3. b.s., Ekim 2007.   
 
AKARLI, Engin Deniz: Belgelerle Tanzimat: Osmanlı Sadrazamlarından Âli ve 

Fuad Paşaların Siyasî Vasiyyetnâmeleri, İstanbul: 
Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, 1978.  

 
AKBULUT, Rüknettin : “Atatürkle İlgili 9 ve 9’lu Rakamlar”, Bursa Hâkimiyet, 

10.11.1963, s. 3.  
 
AKBULUT, Rüknettin: Cumhuriyet Devrinde Bursa İçin Yazılmış Şiirler, 

Bursa, Emek Basımevi, 1948.  
 



275 
 

AKBULUT, Rüknettin: “Dil İnkılâbının Yıldönümünde Dil Davamız ve Bir Tarihi 
Örnek”, Uludağ, Sayı 91, Eylül-Ekim 1948, s. 11-13.  

 
AKBULUT, Rüknettin: “Eski Eserlerden İktibaslar”, Uludağ, sayı: 89, Mayıs-

Haziran 1948, s. 24-26. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Ebussuud Ahmet Efendi”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-

Ağustos 1947, 12-14. 
 
AKBULUT, Rüknettin:  “Eşsiz Atam”, Bursa Hâkimiyet, 11.11.1963, s. 2. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Halkevleri Vazifesini Yapıyor”, Uludağ, Sayı 92, Kasım-

Aralık 1948, s. 1. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Hazreti Muhammed ve Seferleri - 46”,  Ant, sayı 1281, 

Yıl: 5,  22 Şubat 1949. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Molla Lütfinin Şairliği”, Uludağ, Sayı 82, Mart-Nisan 

1947, s.15-17. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Nedim ve Lale”, Uludağ, Sayı 87, Ocak-Şubat 1948, s. 

27-29. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Ondördüncü Asırda Bursa’da Bir Av Eğlencesi”, Uludağ, 

Sayı 81, Ocak-Şubat 1947, s. 16-18. 
 
AKBULUT, Rüknettin: “Tanburî “Dürrî”yi Dinlerken”, Uludağ, Sayı 87, Ocak-

Şubat 1948, s. 8. 
 
AKÇACI, Muzaffer: “Kurşunlu Cami”, Yurt ve Kültür, Sayı 85, Mayıs 1945, 

s.7. 
 
AKGÜN, Necati: Son 100 Yılın Bursa Olayları ve Anılarım, Bursa, Ofset 

Matbaacılık, Mayıs 1994.  
 
AKIN, Yiğit: Gürbüz ve Yavuz Evlatlar: Erken Cumhuriyet'te 

Beden Terbiyesi ve Spor, İstanbul, İletişim Yayınları, 
Eylül 2004.  

 
 
AKKILIÇ, Yılmaz: Atatürk ve Bursa, İstanbul, BURDEF Yayınları, 2. b.s., 

Ekim 1999.  
 
AKKILIÇ, Yılmaz: “Bursa Basın Tarihi Üzerine Bir Deneme (dönemler, 

eğilimler, sınırlamalar, gazeteler ve gazeteciler)”, Bursa 
Defteri, Sayı: 26, Haziran-Ağustos 2006, s. 36-43.   

 



276 
 

AKKILIÇ, Yılmaz: “Bursa Ekonomisinin Tarihsel Gelişimi”, Bursa Defteri, 
sayı: 13, Mart-Mayıs 2002, s. 41-83.   

 
AKKILIÇ, Yılmaz: Bursa’da Yakın Zamanlar, Bursa, Yayımlayanlar: Bursa 

Ticaret Odası ve Bursa Gazeteciler Cemiyeti, Şubat 2006.  
 
AKKILIÇ, Yılmaz:  Bursa Ansiklopedisi, Bursa,  BURDEF, 2002.  
 
AKKILIÇ, Yılmaz: “Kazım Baykal ve Yapıtları”, Kazım Baykal 

Sempozyumu, Bursa, y.y., s. 40-41. 
 
AKKILIÇ, Yılmaz: Kurtuluş Savaşı’nda Bursa, Bursa, BKTSV Yayınları, 

1997.   
 
AKKILIÇ, Yılmaz: “Kurtuluş Savaşı Kahramanlarından General Kemalettin 

Sami Paşa (Gökçen)”, Manolya Ağacının Kökleri, 
İstanbul, y.y., s. 71- 75. 

 
AKKILIÇ, Yılmaz: “Yakın Geçmişten Üç Kardeşin Portresi: Mehmet Baha, 

Hakkı Baha, Muhittin Baha”, Bursa Defteri, sayı: 2, 
Haziran 1999, s.26-33.  

 
AKKUŞ, Mine: Bursa Halkevi ve Uludağ Dergisi, Bursa, Nilüfer – 

Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 2011.  
 
AKMAN, Şefik Taylan:   “Türk Tarih Tezi Bağlamında Erken Cumhuriyet Dönemi 

Resmî Tarih Yazımının İdeolojik ve Politik Karakteri”, 
Hacettepe Hukuk Fakültesi Dergisi, No:1, (1) 2011, s. 
80-109. 

 
AKSOP, Necip: “Bursalı Müellifler ve Şairler: Osman Gazi”, Uludağ, 

sayı:35, Mayıs 1941, s. 32. 
 
AKŞİT, Niyazi: “Eskişehir “Dorileom” Meydan Muharebesi”, Yurt ve 

Kültür, Sayı 81-82, Ocak-Şubat 1945, s. 4-7. 
 
AKŞİT, Niyazi:  “Seyitgazi Türbesi”, Yurt ve Kültür, Sayı 76-77, 

Ağustos-Eylül 1944, s. 15. 
 
AKTAR, Ayhan: “Bursa’da Devlet ve Ekonomi”, Bir Masaldı Bursa, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Edt. E. Yenal, 1996, s. 119-
144.  

 
ALDOUS, John:  “An Exchange Between Durkheim and Tönnies on the 

Nature of Social Relations with an Introduction by John 
Aldous”, American Jounal of Sociology, Vol. 77, 6 May 
1972, 1191-1200.  

 



277 
 

ALEMDAR, Korkmaz: “Yeni Zamanların Sıhhat ve Kuvvet Mebdei Olarak 
Stadyum: Ankara 19 Mayıs Stadyumu’nun Açılış 
Hikâyesi”, Futbol ve Kültürü: Takımlar, Taraftarlar, 
Endüstri, Efsaneler, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. 
Roman Horak – Wolfgang Reiter – Tanıl Bora, 4. b.s., 
2004, s. 115-122.  

 
ALKAN, Mehmet Ö.:  “İmparatorluktan Cumhuriyet’e Modernleşme ve 

Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, Osmanlı Geçmişi ve 
Bugünün Türkiye’si, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, Der. Kemal H. Karpat, Çev. Sönmez Taner, 2. 
b.s., s. 73-242. 

 
ALKAN, Mehmet Ö.: “Mustafa'dan Kamâl'a Atatürk'ün İsimleri”, Toplumsal 

Tarih, Sayı 204, Aralık 2010, s.56-64. 
 
ALP, Rafet: “Nilüfer”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 22. 
 
ALPKAYA, Faruk: “Rıza Nur”, Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: 

Milliyetçilik, Cilt: 4, İstanbul, Edt. Tanıl Bora, 3. B.s., 
2008, s. 374-377. 

 
ALTAN, Kemal: “Eski Türk Mimarları Nasıl Yetişiyordu ve: Konya’da 

Ölen Kıymetli San’atkâr Mimar Muzafferin Mezarı”, 
Konya, Sayı 115, Mayıs 1948, s. 1-3.  

 
ALTAN, Kemal: “Sinanın Sanatı”, Konya, Sayı 114, Nisan 1948, s. 5-7.  
 
ALTAN, Midhat Şakir: “Halkevleri Ondört Yaşında”, Konya, Sayı 88, Şubat 

1946, s. 1-2. 
 
AMIN, Samir: Avrupamerkezcilik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çeviren: 

Mehmet Sert, Temmuz 1993. 
 
AND, Metin: Tanzimat ve İstibdad Döneminde Türk Tiyatrosu, 

Ankara, İş Bankası Kültür Yayınları, 1972. 
 
AND, Metin: “Tanzimat ve Meşrutiyet Tiyatrosu”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C. VI., İstanbul, 
İletişim Yayınları, 1985, s. 1608-1628.  

 
ANDERSON, Benedict: Hayali Cemaatler: Milliyetçiliğin Kökenleri ve 

Yayılması, Çev. İskender Savaşır, İstanbul, Metis 
Yayınları, Üçüncü Bs., 2004.  

 
ARSLAN, ALİ: “Eşitsizliğin Teorik Temelleri: Elit Teorisi”, 

http://kosbed.kocaeli.edu.tr/sayi6/arslan.pdf. 
 

http://kosbed.kocaeli.edu.tr/sayi6/arslan.pdf


278 
 

 
ASLAN, Tufan: “Uludağa Havaî Bir Hat Yapılmalı”, İktisadi Yürüyüş, 

Yıl: 5, Cilt: 5, Sayı: 100-104, 1 Nisan 1944, s.3.  
 
ASLANOĞLU, Rana A.: “Bursa Kent Planlama Tarihi”,  Papers: International 

Congress on the Economic and Social History of 
Turkey, Morrisville, Edt. Nurcan Abacı, Lulu Press, 2006, 
s. 315-322.  

 
ASSMANN, Jan: Kültürel Bellek,  Çev. Ayşe Tekin, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2001. 
 
ATAMALACA, Murat Alp: “Bursa Cami ve Anıtları Nasıl İncelenmeli”, Uludağ, Sayı 

83, Mayıs-Haziran 1947, s. 12-16. 
 
ATAŞ, Musa: Bursa Klavuzu, y.y., 1944.  
 
ATAŞ, Musa:   “Tarih, Turizm, Tabiat, San’at ve Ticaret Şehri Bursa 
  İktisadi Yürüyüş, Yıl: 5, Cilt: 5, Sayı: 100-104, 1 Nisan 

1944, s.11-15.   
 
ATEŞ, Nüvit: “Halkevi-Türkocağı Davası”, Ant 4 Mart 1949. 
 
AVCIOĞLU, Doğan: “Zaik Efendi”, Uludağ, sayı: 47-48, Mayıs-Haziran 1942,  

s. 27-31. 
 
AYDIN, Suavi: “Cumhuriyet’İn İdeolojik Şekillenmesinde Antropolojinin 

Rolü: Irkçı Paradigmanın Yükselişi ve Düşüşü”, Modern 
Türkiye’de Siyasî Düşünce: Kemalizm, İstanbul, (der.) 
Ahmet İnsel,  İletişim Yayınları, C. 2,. 2009, s. 344-369. 

 
AYKUT, Şeref: Kâmalizm, İstanbul, Kaynak Yayınları, 2008. 
 
AYTAÇ, Ömer: “Kent Mekânlarının Sosyo-Kültürel Coğrafyası”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 2, s. 
199-226.  

 
AYVAZOĞLU, Beşir: “Bursa Hakkında Yazmak: Türk Aydınlarının Bursa 

Sevgisi Nasıl Başladı”, Bursa’da Dünden Bugüne 
Tasavvuf Kültürü, İstanbul, BKTSV, Yayıma Hazırlayan: 
Ramis Dara, 2002, s. 125-136.   

 
AYVAZOĞLU, Beşir: “Türk Muhafazakârlığının Kültürel Kuruluşu”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşüne: Muhafazakarlık, İstanbul, 
İletişim Yayınları, (der.) Ahmet Çiğdem, C. 5, 4. b.s., 
2009, s. 509-532.   

 



279 
 

BALIBAR, Etienne: “Ulus Biçimi, Tarih ve İdeoloji”, Irk-Ulus-Sınıf, Der. 
Etienne Balibar-Immanuel Wallerstein, İstanbul, Metis 
Yayınları, .Çev. Nazlı Ökten, 1993, s. 109-132.  

 
BARKAN, ÖMER LÜTFİ: “Osmanlı İmparatorluğu Kuruluş Devrinin Toprak 

Meseleleri”,  İkinci Türk Tarih Kongresi (İstanbul 20-
25 Eylül): Kongre Çalışmaları, Kongreye Sunulan 
Tebliğler, İstanbul, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1943, s. 
1002-1013. 

 
BARKIN, Ruşeni: “Din Yok Milliyet Var”, Bilim ve Ütopya, Sayı: 68, Şubat 

2000, S. 8-26. 
 
BARTHES, Roland: Göstergebilimsel Serüven, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, Çev. Mehmet Rifat-Sema Rifat, 1993.  
 
BAŞAR, Ahmet Hamdi: Atatürk’le Üç Ay ve 1930’dan Sonra Türkiye, Ankara, 

A.İ.T.İ.A. Gazetecilik ve Halkla İlişkiler Yüksekokulu 
Basımevi, 2. b.s., 1981.  

 
BATKAN, Önder: “Bursa’da Kentsel Gelişim ve Planlama”, Bir Masaldı 

Bursa, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Edt. E. Yenal, 
1996, s. 247-259. 

 
BATUMAN, Bülent: “Mekân, Kimlik ve Sosyal Çatışma: Cumhuriyet’in 

Kamusal Mekânı Olarak Kızılay Meydanı”, Başkent 
Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal 
Yüzleri, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. Güven Arif 
Sargın, 2002, s. 41-76.  

 
BATUR, Afife: “1925-1950 Döneminde Türkiye Mimarlığı”, 75 Yılda 

Değişen Kent ve Mimarlık, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, Edt. Yıldız Sey, Eylül 1998, s. 209-234.  

 
BAUMANN, Zygmunt: Küresellesme: Toplumsal Sonuçları, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları,  Çev, A. Yılmaz, 1999. 
 
BAUMAN, Zygmunt: Modernlik ve Müphemlik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 

Çev. İsmail Türkmen, 2003.  
 
BAUMANN, Zygmunt: Postmodern Etik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları,  Çev. A. 

Türker, 1998.   
 
BAYAR, Celal: Ben de Yazdım: Milli Mücadele, Baha Matbaası, 1972.  
 
BAYKAL, Kazım: “Atatürk ve Ticari Ahlâkımız”, Bursa Hâkimiyet, 

6.12.1972, s. 2. 
 



280 
 

BAYKAL, Kazım: Bursa ve Anıtları, Bursa, Bursa Halkevi Yayınları, 1950. 
 
BAYKAL, Kazım: Bursa, Koza Hanı ve Mescidi, Bursa Eski Eserleri 

Sevenler Kurumu, 1946.  
 
BAYKAL, Kazım: Hikmet- Teşri’, Bursa, Doğru Hakimiyet Matbaası, 1983. 
 
BAYKAL, Kazım: “Irgandı Köprüsü”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 

1947, s. 1-2.  
 
BAYKAL, Kazım: İslâm’da Yeni İçtihatlara Doğru, Bursa, Hakimiyet 

Matbaası, 1966. 
 
BAYKAL, Kazım: Örnek Türk-İslam Şehri Bursa’nın Kuruluşu, Gelişmesi ve 

Korunması Önerileri”, İslam Mirası Koruma Konferansı 
Bildiriler,  İstanbul, 22-26. 04. 1985. 

 
BAYKAL, Kazım: “Sosyolog Gözüyle Önder Atatürk”, Bursa Hâkimiyet, 

11.11.1963, s. 3. 
 
BAYKAL, Kazım: Tarihte Bursa Yangınları, Bursa, 1948.  
 
BAYKAL, Kazım: Süleyman Çelebi ve Mevlid, Yayıma Hazırlayan: Kadir 

Atlansoy, İstanbul, Hünkâr Ofset, 1999.  
 
BAYKAL, Kazım – ADALAN, Malik: Liselerin Son Sınıfları İçin Mantık Dersleri, 

Bursa, Aysan Matbaası, 1955. 
 
BAYKAL, Kazım – SAVCI, Süleyman: Diyarbakır Şehri, Diyarbakır, 1942. 
 
BERNAL, Martin: Kara Atena: Eski Yunanistan Uydurmacası Nasıl İcad 

Edildi (1785 – 1985), İstanbul, Kaynak Yayınları, Çev. 
Özcan Buze, 1998. 

 
BEYATLI, Yahya Kemal: Çocukluğum, Gençliğim, Siyâsî ve Edebî Hâtıralarım, 

İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti Yayınları, 2.b.s., 1976.  
 
BISMARCK,  Otto Von:  Düşünceler ve Hatıralar II, İstanbul: Maarif Basımevi, 

Çev.  Nijad Akipek, 1954.   
 
BİREN, Mehmet Tevfik: “Bir Devlet Adamı’nın” Mehmet Tevfik Bey’in (Biren), 

II. Abdülhamid, Meşrutiyet ve Mütareke Devri 
Hatıraları, İstanbul, Arma Yayınları, C.I, 1993.  

 
BODAN, Cem Salâh: “Şehzade Cem’in Bursa’da 18 Günlük İmparatorluğu”, 

Uludağ, Sayı 77, Mayıs-Haziran 1946, s. 20-22. 
 



281 
 

BODİN, Louis: Aydınlar, Ankara, Gündoğan Yayınları, Çev. Mehmet 
Dündar, İkinci b.s., 2000. 

 
BORA, Tanıl: “Milli Coğrafyaya Bakmak”, 

http://www.birikimdergisi.com/birikim/makale.aspx?mid=
223.  

 
BORA, Tanıl – TAŞKIN, Yüksel: “Sağ Kemalizm”, Modern Türkiye’de Siyasî 

Düşünce: Kemalizm, İstanbul, (der.) Ahmet İnsel,  
İletişim Yayınları, C. 2., 2002.  S. 529-545.  

 
BOTTOMORE, T.B.: Seçkinler ve Toplum, Ankara, Gündoğan Yayınları, Çev. 

Erol Mutlu, 1990. 
 
BOYER, Dominic – LOMNITZ, Claudio:  “Intellectuals and Nationalism: 

Antropological Engagements”, Annual Review of 
Anthropology, Vol. 34, 2005, s. 105-120.  

 
BOZDAĞ, İsmet: “Hapishane Hürriyeti”, Doğru, 22 Mayıs 1947.  
 
BOZDOĞAN, Sibel: Modernizm ve Ulusun İnşası: Erken Cumhuriyet 

Döneminde Mimari Kültür, İstanbul, Metis Yayınları, 
Çev. Tuncay Birkan, 2002.  

 
BRUNK, Gregory G. – MINEHART, Thomas G.:  “How Important is Elite Turnover to 

Policy Change?”, American Journal of Political Science, 
Vol. 28, No: 3, Aug. 1984, s. 559-569.  

 
BURKE, Peter: Fransız Tarih Devrimi: Annales Okulu, Ankara, Doğu 

Batı Yayınları, Çev. Mehmet Küçük, 2006. 
 
BURKE, Peter: Kültür Tarihi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları,  Çev. Mete Tunçay, 2. Bs. Haziran 2008.  
 
CANTEK, Funda Şenol: Yaban”lar ve Yerliler: Başkent Olma Sürecinde 

Ankara, İstanbul, İletişim Yayınları, 2. b.s., 2011.  
 
CANTEK, Levent: Cumhuritet’in Büluğ Çağı: Gündelik Yaşama Dair 

Tartışmalar (1945-1950), İstanbu, İletişim Yayınları, 
2008.  

 
CASTELLS, Manuel: The Urban Question, Londra, Edward Arnold Press, Çev. 

A. Sheridan, 1977.  
 
CAVİT, Selim: “Bursa’nın İktisadi Çehresi”, İktisadi Yürüyüş, Yıl: 5, 

Cilt: 5, Sayı: 100-104, 1 Nisan 1944, s. 4-13.  
 

http://www.birikimdergisi.com/birikim/makale.aspx?mid=223


282 
 

CERTEAU, Michael De: Gündelik Hayatın Keşfi – 1 Eylem, Uygulama ve 
Üretim Sanatları, Ankara, Dost Kitabevi, Çev. Lale Aslan 
Özcan, 2008.    

 
CHENG, Li -  WHİTE,  Lynn :  “Elite Transformation and Modern Change in 

Mainland China and Taiwan: Emprical Data and the 
Theory of Technocracy”, The China Quarterly, No: 121, 
Mar 1990, s. 1-35.  

 
CONNERTON, Paul: How Modernity Forgets?, New York, Cambridge 

University Press, 2009. 
 
CONNERTON, Paul: Toplumlar Nasıl Anımsar?, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

Çev. Alaeddin Şenel, 1999. 
 
CROSS, E.: “What is Sense of Place”, CrossDepartment of Sociology 

Colorado State University Prepared for the 12th 
Headwaters Conference, Western State College, November 
2-4, 2001.   
http://lamar.colostate.edu/~jecross/pdf/presentations/Sense
_of_Place_Cross_2001.pdf.   

 
ÇAĞLAR, Behçet Kemal: “Bursa İçin”, Bir Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, Edt. E. Yenal, 1996, s. 553-555.  
 
ÇALIKUŞU, Eser: Bursa’nın Dini Mimarisinde Türk Barok Bezemeleri, 

Bursa, Bursa İl Özel İdaresi Yayınları, 2010.  
 
ÇEÇEN, Anıl: Atatürk’ün Kültür Kurumu Olarak Halkevleri, 

Cumhuriyet Kitapları, 2. b.s., Kasım 2000.  
 
ÇELEBİ, Nilgün: Sosyoloji ve Metodoloji Yazıları, Ankara, Anı Yayıncılık, 

2001.  
 
ÇELİK, Nur Betül: “Kemalizm: Hegamonik Bir Söylem”, Modern 

Türkiye’de Siyasî Düşünce: Kemalizm, İstanbul, (der.) 
Ahmet İnsel,  İletişim Yayınları, C. 2, 2002, s. 75-91.  

 
ÇINAR, Metin:  Anadoluculuk ve Tek Parti CHP’de Sağ Kanat, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2013. 
 
ÇİĞDEM, Ahmet: “Taşra Karalaması: Küçük Bir Sosyolojik Deneme”, 

Taşraya Bakmak, Der. Tanıl Bora, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 3. b.s., 2006,  s. 102-114.   

 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan: “Bursa’da Medfun Olan Osmanlı Padişah ve 

Şehzadeleri”, Uludağ, sayı: 24, İkinci Teşrin 1939, s. 58-
60. 

http://lamar.colostate.edu/~jecross/pdf/presentations/Sense_of_Place_Cross_2001.pdf


283 
 

 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan: Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep, Gaziantep, CH 

Partisi Basımevi 1937. 
 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan: Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep II., Gaziantep, CH 

Partisi Basımevi 1937. 
 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan: Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep III, Gaziantep, CH 

Partisi Basımevi 1937. 
 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan: On Altıncı Asırda Bursa, Bursa, Bursa Halkevi, 1940. 
 
DAĞLIOĞLU, Hikmet Turhan:“M. Şemseddin Ulusoy”, Ülkü, C. IX, Sayı: 53, 1937, 

s.385.  
 
DAVISON, H. Roderic : Osmanlı İmparatorluğu’nda Reform, 1856 – 1876, 

İstanbul, Agora Kitaplığı, Çev. Osman Akınhay, 2. b.s., 
Kasım 2005.  

 
DAVISON, H. Roderic: “Westernized Education in Ottoman Turkey”, The Middle 

East Journal, Vol. 15, No: 3 Summer 1961, s. 289-301.   
 
DELİORMAN, Altan: Işıklı Hayatlar: Nihat Sâmi Banarlı, Ekrem Hakkı 

Ayverdi, Sâmiha Ayverdi, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, 
2004. 

 
DEMİRAĞ, Banu: “Emin Bursalı”, Ağacının Kökleri, İstanbul, y.y., s. 66-68.  
 
DEMİRAĞ, Banu: “Saffet Beyzade Mehmet Memduh Bey”, Manolya 

Ağacının Kökleri, İstanbul, y.y., s. 50-57. 
 
DEMİRAĞ, Banu: Sıdıka Şükûfe Gökçen”, Manolya Ağacının Kökleri, 

İstanbul, y.y., s. 94-95. 
 
DEMİRCİ, Erdem Ünal: Türkiye’de Tiyatronun Siyasal Rolü (1850-1950), 

İstanbul, Federe Yayınları, Ağustos 2010. 
 
DEMİRDELEN, Şebnem – Ortak, Şaban: “Bir Halk Eğitim Kurumu Olarak Afyon 

Halkevi ve Faaliyetleri”, 
http://www.aku.edu.tr/aku/dosyayonetimi/sosyalbilens/der
gi/VIII1/ceren.pdf.  

 
DERİNGİL, Selim: İktidarın Sembolleri ve İdeoloji: II. Abdülhamid 

Dönemi (1876-1909), İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Çev. 
Gül Çağlalı Güven, 3. b.s., Nisan 2007.  

 

http://www.aku.edu.tr/aku/dosyayonetimi/sosyalbilens/dergi/VIII1/ceren.pdf


284 
 

DERİNGİL, Selim: “They Live in a State of Nomadism and Savagery”: The 
Late Ottoman Empire and the Post-Colonial Debate”, 
http://dis.fatih.edu.tr/store/docs/52433ahbe1pev.PDF.  

 
DİJK, Van: “Söylemin Yapıları ve İktidarın Yapıları”, Medya, 

İktidar, İdeoloji, Ankara, Ark Yayınevi, Der ve Çev. 
Mehmet Küçük, 1994. 

 
DOĞAN, Cem: “Osmanlı Men-i Müskirât Cemiyeti ve Men-i Müskirât 

Kânunu”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 
Cilt: 6 Sayı: 26, Bahar 2013, s. 161-181. 

 
DOĞAN, Mehmet H: Yüzyılın Türk Şiiri (1900-2000), İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, C. I., Ocak 2001. 
 
 
DOSTOĞLU, Neslihan Türkün: “Bursa Kent Müzesi: Yaşayan Kent, Yaşayan 

Müze”, 
http://www.mimarlikdergisi.com/index.cfm?sayfa=mimarli
k&DergiSayi=29&RecID=411. 

 
DOSTOĞLU Neslihan Türkün: Bursa Kültür Varlıkları Envanteri: Anıtsal Eserler, 

Bursa, Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2011. 
 
DOSTOĞLU, Neslihan Türkün: “Modernleşme Döneminde Bursa’da Kentsel Gelişme”, 

Osmanlı Modernleşmesi ve Bursa Sempozyum Kitabı, 
Bursa, Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, Edt. Cafer 
Çiftçi, 2009, s. 11-30.  

 
DURGUN, Sezgin: Memalik-i Şahane’den Vatan’a, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2011. 
 
DURKHEİM, Emile:  Sosyoloji Dersleri, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Ali 

Berktay, 2. b.s., 2010. 
 
EADE, John – MELE, Cristopher: Understanding the City”, Understanding The 

City: Contemporary and Future Perspectives, Edt. John 
Eade and Cristopher Mele, Cornwall, Blacwell Publishing, 
2002, s. 3-23.  

 
ELIAS, Norbert: Uygarlık Süreci, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Ender 

Ateşman, C. 1., 4. b.s., 2005 
 
ETÖZ, Zeliha: “19. y.y. Ankara’sında Mahalleler ve Gündelik Yaşam”, 

Sanki Viran Ankara, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. 
Funda Şenol Cantek, 2006, s. 11-41.  

 

http://dis.fatih.edu.tr/store/docs/52433ahbe1pev.PDF
http://www.mimarlikdergisi.com/index.cfm?sayfa=mimarlik&DergiSayi=29&RecID=411


285 
 

EĞİLMEZ, Mümtaz Şükrü: “1918’de Setbaşı”, Uludağ, sayı: 60-61-62, Haziran-
Temmuz-Ağustos 1943, s. 45-47.  

 
EĞİLMEZ, Mümtaz Şükrü: “Ekonomik Bakımdan Dünkü ve Bugünkü Bursa”, 

İktisadi Yürüyüş, Yıl: 5, Cilt: 5, Sayı: 100-104, 1 Nisan 
1944, s.10 ve 17.  

 
EĞİLMEZ, Mümtaz Şükrü: Milli Mücadele’de Bursa, İstanbul, Tercüman Yayıncılık, 

1981.   
 
EĞİLMEZ, Mümtaz Şükrü: “Münazara-i Sultan-ı Bahar-bâ Şehriyar-ı Şita -1”, Uludağ, 

sayı: 21, Şubat 1939,  s. 64-83. 
 
EĞİLMEZ, Mümtaz Şükrü: “Münazara-i Sultan-ı Bahar-bâ Şehriyar-ı Şita -2”, Uludağ, 

sayı: 22, Nisan 1939,  s. 44-55. 
 
ELAL, Melih: “Dünden Bugüne Bursa’da Yayımlanan Edebiyat 

Dergileri”, Bursa Defteri, Sayı: 26, Haziran-Ağustos 
2006, s. 82-87.   

 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Orhun Kitabelerinden”, Uludağ, sayı: 20, Şubat 1939,  s. 

14-25. 
 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezieleri”, 

Uludağ, sayı: 12-13, İkinci Teşrin 1937,  s. 30-33. 
 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezieleri”, 

Uludağ, sayı: 14, 2. Kânun 1938, s. 6-8. 
 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezieleri”, 

Uludağ, sayı: 15, Mart 1938,  s. 9-16. 
 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezieleri”, 

Uludağ, sayı: 16, Mayıs 1938 s. 22-32. 
 
ELÖVE, Ali Ulvi: “Tuyuğ-Rubağî Etrafında Tuyuğ (Tuyuk) Vezieleri”, 

Uludağ, sayı: 17, Temmuz 1938, s. 17-30. 
 
ENGİN, Saffet M.: Kemalizm İnkılabının Prensipleri I-II-III, İstanbul, 

1938 –1939. 
 
ERDÖNMEZ, Ahmet Ö.: “Dünyanın En Garip Yeri: Bursa Barı”, Bursa 

Araştırmaları, Sayı 6, Ağustos 2004, s. 22-24.   
 
ERHAN, M. Safiyyüddin: “Şehrimiz Bursa ve Bir Şahsiyeti”, Kazım Baykal 

Sempozyumu, Bursa, y.y., s. 29-30. 
 



286 
 

ERSANLI, Büşra: İktidar ve Tarih: Türkiye’de “Resmi Tarih” Tezinin 
Oluşumu (1929-1937), İstanbul, İletişim Yayınları, 3. B.s., 
2009. 

ETÖZ, Zeliha: “19. y.y. Ankara’sında Mahalleler ve Gündelik Yaşam”, 
Sanki Viran Ankara, İstanbul, İletişim Yayınları, Der. 
Funda Şenol Cantek, 2006, s. 11-41.  

 
EYİCE, Semavi: İstanbul Şehri Muhipleri Cemiyeti”, Dünden Bugüne 

İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, C.4.,  2003, s. 236.  

 
FAINSTEIN, Susan: Justice, Politics and the Creation of Urban Space”, The 

City Cultures Reader, New York, Routledge, Edt. 
Malcom Miles-Tim Hall-Iain Borden, 2.b.s., 2004, s. 141-
155.  

 
FATMA FAHRÜNNİSA:  1896 Baharında Bursa, Bursa, Bursa Büyükşehir 

Belediyesi Kent Kitaplığı, Latinize eden: Nezaket 
Özdemir, 2010.  

 
FINDIKOĞLU, Ziyaeddin Fahri:“Bursa Müverrihlerinden M. Şemseddin’in Hayat ve 

Eseri”, Uludağ, sayı: 34, 1941, s. 36-45.  
 
FREY, Frederick W.:  The Turkish Political Elite, USA-Massachussetts, MIT, 

Cambridge, 1965. 
 
GABRIEL, Albert: Bir Türk Başkenti Bursa C. I – II, İstanbul, Çev. 

Neslihan Er – Hamit Er – Aykut Kazancıgil,  Bursa 
Osmangazi Belediyesi (bastıran kurum), y.y.  

 
GAY, Peter: The Enlightenment: An Interpretation: The Rise of 

Modern Paganism, New York-London, W.W. Norton & 
Company, 1966. 

 
GÂZİMİHAL, Mahmut R.: “Asırlar Arasında Müzik”, Uludağ, Sayı 75, Ocak-Şubat 

1946, s. 12-13. 
 
GÂZİMİHAL, Mahmut R.: “Konya’nın Müzik Hareketi Meselesi”, Konya, Sayı 99-

100-101, Ocak-Şubat-Mart 1947, s. 7-9. 
 
GENÇ, Ernur: “Sosyolojik Açıdan Entelektüel Kavramlaştırmaları”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Danışman: Prof. Dr. 
Nilgün Çelebi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2006. 

 
GIDDENS, Anthony:  Tarihsel Materyalizmin Çagdas Elestirisi, İstanbul,  

Paradigma Yayınları,  Çev. Ümit Tatlıcan, 2000. 
 



287 
 

GOODMAN, Dena: The Republic of Letters A Culturel History of the 
French Enlightenment, Cornell University Press, y.y.  

 
GOTHAM, Kevin Fox: “Toward and Understanding of the Spatiality of Urban 

Poverty: The Urban Poor as Spatial Actors”, Internatiol 
Journal of Urban and Regional Research, Vol. 27.3, 
Semptember 2003, s. 723-737.  

 
GOTTDİNER, Mark: The Social Production of Urban Space,  USA, Texas 

University Press, 1994.  
 
GÖK, Levent – LEVENT, Tolga – ÜNLÜ, Tülin Selvi: Kent Araştırmaları Alanında 

Bir Model: Mersin Üniversitesi Akdeniz Kent 
Araştırmaları Merkezi”, Planlama, Cilt:3, Sayı: 4, 2009, s. 
181-185.  

 
GÖKALP, Hikmet: Devlet-Ulus, İstanbul, Kaynak Yayınları, 1998.  
 
GÖKÇEN, Şükufe: “Aziz Ahman’ın Anılarında Bursa”, Bursa Araştırmaları, 

sayı: 27, Kış 2010, s. 26-27.   
 
GÖKÇEN, S. Şükûfe: “Dedem Ahmet Hamdi Sami Gökçen”, Manolya Ağacının 

Kökleri, İstanbul, y.y., s. 84-91. 
 
GÖKER, Muzaffer: “Türk Tarih Kurumu’nun 6 Yıllık Çalışmaları”, III. Türk 

Tarih Kongresi (Ankara – 15-20 Kasım 1943): 
Kongreye Sunulan Tebliğler, Ankara, Türk Tarih 
Kurumu Yayınevi, 1947, s. 21-30.  

 
GÖKYAY, Orhan Şaik: “Dede Korkut Hikayeleri’nden”, Uludağ, sayı: 14, 2. 

Kânun 1938,  s. 39-43. 
 
GÖLE, Nilüfer: “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites 

and Counter-Elites”, Middle East Journal, Vol. 51, No: 1, 
Wint. 1997, s. 46-58.  

 
GUSFİELD, Joseph : “American Professors: The Decline of a Cultural Elite”, 

The School Review, Vol. 83, No: 4, Aug. 1975, s. 595-
616. 

 
GÜLEÇ, Fazlı: “Süleyman Çelebi”, Uludağ, sayı: 45-46, s. 1-2. 
 
GÜNALTAY, Şemsettin: “Açılış Nutku”, III. Türk Tarih Kongresi (Ankara – 15-

20 Kasım 1943): Kongreye Sunulan Tebliğler, Ankara, 
Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1948, s. 1-10.  

 
GÜNAY, Nilüfet Alkan: 18. y.y. Osmanlı – Taşra Yönetim Düzeninin Sosyo-

Kültürel Yapıya Etkileri (Bursa Örneği)”, Yayımlanmamış 



288 
 

Doktora Tezi, Danışman: Prof. Dr. Yusuf Oğuzoğlu, 
Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010.  

 
GÜNDÜZ, Mustafa: “II. Abdülhamid Dönemi Eğitim ve İdeolojisi Üzerine 

Araştırmalar”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 
(TALİD), Sayı: 12, C. 6, s.. 243-286. 

 
GÜRSAKAL, Necmi: My Beloved City Bursa, Bursa, Marmara Kitap Merkezi, 

t.y.  
 
GÜZEL, Cemal: “Türkiye’de Maddecilik ve Maddecilik Karşıtı Görüşler”, 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 
cilt:19, s. 63-81.  

 
HABERMAS, Jugen: “Kamusal Alan: Ansiklopedik Bir Makale”, 

http://www.birikimdergisi.com/birikim/dergiyazi.aspx?did
=1&dsid=66&dyid=1735&yazi=Kamusal%20Alan:%20A
nsiklopedik%20Bir%20Makale.  

 
HALBWACS, Maurice: On Collective Memory, Edt. ve Çev. Lewis A. Coser, 

Chicago-London, The University of Chicago Press, 1992.  
 
HALL, Stuart: “Kültür, Medya ve İdeolojik Etki”, Medya, İktidar, 

İdeoloji, Ankara, Ark Yayınevi, Der ve Çev. Mehmet 
Küçük, 1994, s. 199-243.   

 
HARVEY, David: Consciousness and the Urban Experience, Oxford, 

Blackwell,  1985.  
 
HARVEY, David: “Sınıfsal Yapı ve Mekansal Farklılaşma Kuramı”, 20 

Yüzyıl Kenti, İstanbul, İmge Yayınevi, der. ve Çev. 
Bülent Duru – Ayten Alkan, Mayıs 2002, s. 147-173.   

 
HARVEY, David: The Condition of Postmodernity, Cambridge, Blackwell 

Publisher, 1992.  
 
HARVEY, David : “The Right to the City”, 

http://www.davidharvey.org/media/righttothecity.pdf. 
 
HASAN TAİB EFENDİ: Hatırat yahut Mirat-ı Bursa, y.y., 1905.  
 
HENTCH, Thierry: Hayali Doğu: Batının Akdenizli Doğuya Politik Bakışı, 

İstanbul, Metis Yayınları, Çeviren: Aysel Bora, Birinci 
Basım, 1996. 

 
HEPER, Metin: “The Recalcitrance of the Turkish Public Bureaucracy to 

“Bourgeois Politics: A Multi Factor Political Stratification 

http://www.birikimdergisi.com/birikim/dergiyazi.aspx?did=1&dsid=66&dyid=1735&yazi=Kamusal%20Alan:%20Ansiklopedik%20Bir%20Makale
http://www.davidharvey.org/media/righttothecity.pdf


289 
 

Analysis”, The Middle East Journal, Vol. 30, No: 4, 
Autumn 1976, s. 485-500.  

 
HEPER, Metin: Türkiye’de Devlet Geleneği, İstanbul, Doğu-Batı 

Yayınları, Haziran 2006.  
 
HIGLEY, John - BURTON Michael: “The Elite Variable in Democratic Transitions and 

Breakdowns”, American Sociological Review, Vol. 54, 
No: 1, Feb. 1989, s. 17-32.  

 
HIRST, Paul: Space and Power, Cambridge, Polity Press, 2005.  
 
HIZLI, Mefail: “Bursalı Mehmed Tahir ve Bursa Tarihinin Kaynakları”, 

Bursa Araştırmaları, sayı: 24, Bahar 2009, s. 15-17.   
 
HIZLI, Mefail: “Manastırlı Bereketzâde İsmail Hakkı’nın Bursa Hatırası”, 

Bursa Araştırmaları, sayı: 12, Bahar 2006, s. 32-26.   
 
HIZLI, Mefail: “Modernleşme Dönemi Bursa’sında Eğitim Öğretim”, 

Osmanlı Modernleşmesi ve Bursa Sempozyum Kitabı, 
Bursa, Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, Edt. Cafer 
Çiftçi, 2009. s. 81-102.  

 
HIZLI, Mefail: “Şeyh Ahmed Bahâeddin Efendi”, Manolya Ağacının 

Kökleri,  İstanbul, y.y., s. 24-26.  
 
HOBSBAWM, Eric: “Giriş: Gelenekleri İcat Etmek”, Geleneğin İcadı, der. Eric 

Hobsbawm – Terence Ranger, İstanbul, Agora Yayınları, 
Çev. Mehmet Murat Şahin, Eylül 2006, s. 1-18.  

 
HUGHES, James – JOHN, Peter:  “Local Elites and Transition in Russia: Adaptation 

or Competition”, British Journal of Political Science, 
Vol. 31, No: 4, Oct. 2001, s. 673-692.   

 
HUNTINGTON, Samuel: Üçüncü Dalga: Yirminci Yüzyıl Sonlarında 

Demokratlaşma, Ankara, Yetkin Yayınevi, Çev. Ergun 
Özbudun, Türk Demokrasi Vakfı Yayınları, Yetkin 
Yayınevi, 1993.  

   
İbnü’l-Celâl Sezâyi: “Bursa’ya Seyahat”, Bir Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı 

Kredi Yayınları, Edt. E. Yenal, Çev. Emin Nedret Işıl, 
1996, s. 329-345. 

 
İNAL, İbnülemin Mahmut Kemal: “Mehmed Şemseddin”,  Son Asır Türk Şairleri, C. 

IV., İstanbul, Dergâh Yayınları, s. 1807-1809. 
 



290 
 

İNALCIK, Halil: “Türkiye’nin Tekstil Tarihçesi Üzerine Notlar”, Bir 
Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Edt. E. 
Yenal, 1996, s. 61-67.  

 
İPEKYÜN, Ahmet: “Bursa’nın Ekonomik Profiline Genel Bakış”,  Bir 

Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Edt. E. 
Yenal, 1996, s. 233-245.  

 
İREM, Nazım: “Cumhuriyetçi Muhafazakârlık, Seferber Edici Modernlik 

ve “Diğer Batı” Düşüncesi”, 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/42/466/5327.pdf  

 
İREM, Nazım: “Bir Değişim Siyaseti Olarak Türkiye’de Cumhuriyetçi 

Muhafazakârlık”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşüne: 
Muhafazakarlık, İstanbul, İletişim Yayınları, (der.) 
Ahmet Çiğdem, C. 5, 4. b.s., 2009, s. 105-117.   

 
İREM, Nazım: “Turkish Conservative Modernism: Birth of Nationalist  

Quest for Cultural Renewal”, International Journal of 
Middle East Studies, Vol. 34, No. 1, Feb. 2002, s. 87-112.  

 
İZMİRLİ, İsmail Hakkı: Peygamber ve Türkler”, İkinci Türk Tarih Kongresi 

(İstanbul 20-25 Eylül): Kongre Çalışmaları, Kongreye 
Sunulan Tebliğler, İstanbul, Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, 1943, s. 113, 117.   

 
JONES, Siân: The Archaeology of Ethnicity: Constructing Identities 

in the Past and Present, London, Routledge, 1997.  
 
KABAKÇI, Yusuf: “Bursalı Mutasavvıf Tarihçi Mehmed Şemseddin Efendi ve 

Seyahatnamesi “Dildâr-ı Şemsî””, Uludağ Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2008, s. 270-
271. 

 
KALIPÇI, İlknur: Atatürk Basın ve Bursa, Bursa, 1998.  
 
KANSU, Aykut: 1908 Devrimi, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Ayda 

Erbal, 4. b.s., 2006.  
 
KAPLANOĞLU, Raif: , 1844 Yılı Temettuat Defterlerine Göre Değişim 

Sürecinde Bursa’nın Ekonomik ve Sosyal Yapısı, Bursa, 
Nilüfer-Akkılıç Kütüphanesi Yayınları, Nisan 2011.  

 
KAPLANOĞLU, Raif: “Bursa Âyanı Tahir Paşa”, Manolya Ağacının Kökleri, 

İstanbul, y.y., s. 34-36. 
 
KAPLANOĞLU, Raif: “Bursa Basınında Tiraj”, Bursa Defteri, Sayı: 26, Haziran-

Ağustos 2006, s. 51-60.   

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/42/466/5327.pdf


291 
 

 
KAPLANOĞLU, Raif: “Bursa’nın Beyoğlu’su Setbaşı”, Bursa Araştırmaları, 

sayı: 5, Mayıs 2004, s. 38-45.   
 
KAPLANOĞLU, Raif: “Bursa’nın İlk Önemli Fabrikatörü Osman Fevzi”, 

Manolya Ağacının Kökleri, İstanbul, y.y., s. 60-62.  
 
KAPLANOĞLU, Raif: Bursalı Şair Yazar ve Ünlüler Ansiklopedisi, Bursa, 

Avrasya Etnografya Yayınları, 1998.  
 
KAPLANOĞLU, Raif: Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Bursa (1876-1926), Bursa, 

Avrasya Etnografya Yayınları, 2006.  
 
KAPLANOĞLU, Raif: “Tek Partili Dönemde Bursa’da Muhalefet”, Bursa 

Araştırmaları, sayı: 13, Yaz 2006, s. 49-51. 
 
KAPLANOĞLU, Raif – AKKUŞ, Turgay: “Meşrutiyetten sonra Bursa’da Sivil 

Örgütlenme”, Bursa Araştırmaları, Sayı 8, Kış 2005, s. 
10-15.   

 
KAPLANOĞLU, Raif – GÜNAYDIN, Nurşen: Seyahatnamelerde Bursa, Bursa, 

Bursa Ticaret Borsası Yayınları, 2000.  
 
KAPROL, Timur: “Cumhuriyet Sonrası 1930-1950 Yılları Arasında Bursa’da 

Mimari Gelişim”, Uludağ Üniversitesi Mühendislik-
Mimarlık Fakültesi Dergisi, cilt 7, sayı 1, 2002, s. 171-
184.  

 
KARA, İsmail: Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslâm, 

İstanbul, Dergâh Yayınları, 4. b.s., Temmuz 2010. 
 
KARA, İsmail: Din İle Modernleşme Arasında: Çağdaş Türk 

Düşüncesinin Meseleleri, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2. 
b.s., 2005.  

 
KARA, İSMAİL: “İslâmcılık Hareketi ve İlmiye Sınıfı”, Türk Aydını ve 

Kimlik Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. 
Sabahattin Şen, 1995, s. 303-314.  

 
KARA, Mustafa: “II. Meşrutiyet Döneminde Bektaşîlerin Çıkardığı Bir 

Dergi: Muhibban”, Bursa Araştırmaları, sayı:21, Yaz 
2008, s. 26-27.   

 
KARA, Mustafa: “Atatürk’ün Öğretmeni Olan Bir Melamî Bursalı Mehmet 

Tahir”, Bursa’da Kırklar Meclisi, Hz. Mustafa Kara, 
Bursa, Bursa Kültür A.Ş., Mart 2011, s. 223-228. 

 



292 
 

KARA, Mustafa: Bir Şeyh Efendi’nin Meşrutiyet ve Cumhuriyete Bakışı, 
Dergâh, Nisan 2001, sayı 134, s. 1-5. 

 
KARA, Mustafa: Bursa’nın Bâtını ve Hasan Ali Yücel”, Bursa’da Kırklar 

Meclisi, Hz. Mustafa Kara, Bursa, Bursa Kültür A.Ş., Mart 
2011, s. 217-222.  

 
KARA, Mustafa: Bursa’da Dini Kültür, Bursa, Emin Yayınevi, 2011.  
 
KARA, Mustafa: “Cemâl ile Celâl Arasında Geçen Bir Ömür: Mehmed 

Şemseddin Ulusoy”, Dergâh, İstanbul, sayı: 246, yıl: 
Ağustos 2009, s. 16-21.  

 
KARA, Mustafa:  “Dergâhlar Açılsın mı Kapansın mı?”, 

http://bursadazamandergisi.com/makaleler/dergahlar-
acilsin-mi-kapansin-mi-2372.html.  

 
KARA, Mustafa: Dervişin Hayatı Sufinin Kelamı, İstanbul, Dergâh 

Yayınları, 2005.  
 
KARA, Mustafa: “Kâzım Baykal’ın Hayatı, Tahsili, Hocaları ve Eserleri”, 

Kazım Baykal Sempozyumu, Bursa, 2005, s. 4-12.   
 
KARA, Mustafa: Metinlerle Osmanlılarda Tasavvuf ve Tarikatlar, 

İstanbul,  Sır Yayıncılık, 2008. 
 
KARA, Mustafa: Muradiye Türbeleri ve Yakup Kadri Karaosmanoğlu”, 

Bursa’da Kırklar Meclisi, Hz. Mustafa Kara, Bursa, 
Bursa Kültür A.Ş., Mart 2011, s. 157-162.  

 
KARA, Mustafa: Nurettin Topçu ve “Yıldırım’ın Huzurunda””, Bursa 

Araştırmaları, sayı: 8, Kış 2005, s. 40-42.   
 
KARA, Mustafa: “Türkiye’de Tekkelerin Son Yüzyılı (1825-1925)”, Bursa 

Araştırmaları, sayı:33, Yaz 2011, s.11-13.  
 
KARABEL, Jerome: “Towards of Intellectuals and Politics”, Theory and 

Society, Vol. 25, No: 2, 1996, s. 205-233.   
 
KARACASU, Barış: ““Mavi Kemalizm” Türk Hümanizmi ve Anadoluculuk”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Kemalizm, 
İstanbul, İletişim Yayınları, Edt. Ahmet İnsel, 6. B.s., 
2009, s. 334-343.  

 
KARADAĞ, Meltem: “Taşra Kentlerinde Yaşam Tarzları Alanı: Kültür ve 

Ayrım”, Toplum ve Bilim, sayı: 118, 2010, s. 39-58.  
 

http://bursadazamandergisi.com/makaleler/dergahlar-acilsin-mi-kapansin-mi-2372.html


293 
 

KARAOSMANOĞLU, Yakup Kadri: “Muradiye’de”, Bir Masaldı Bursa, İstanbul, 
Yapı Kredi Yayınları, Edt. E. Yenal, 1996, s. 551-552.  

 
KARAÖMERLİOĞLU, Asım: “Bir Tepeden Reform Denemesi: Çiftçiyi 

Topraklandırma Kanunu'nun Hikayesi," Birikim, no. 107, 
Mart 1998, s. 31-47.   

 
 
KARPAT, Kemal: Osmanlı Modernleşmesi: Toplum, Kurumsal Değişim 

ve Nüfus, İstanbul, İmge Kitabevi, Çev. Akile Zorlu 
Durukan – Kaan Durukan, Mayıs 2002. 

 
KAŞ, Hasan: “Isparta Halkevi Çalışmaları ve Ün Dergisi (1934-1950)”, 

Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi 
Enstitüsü (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
Danışman: Doç. Dr. Fatma Acun, Ankara, 2007.  

 
KAYA, Erol: Kentleşme ve Kentlileşme, İstanbul, İlke Yayıncılık, 

2003.  
 
KAYGALAK, İrfan: “Postmodern Eleştirilerin Coğrafi Düşünce ve Yeni Mekân 

Kavrayışları Üzerine Yansımaları”, Coğrafi Bilimler 
Dergisi, (1), 1-10 (2011), s. 1-10.  

 
KAYGALAK, Sevilay: Kapitalizmin Taşrası: 16. Yüzyıldan 19. Yüzyıla 

Bursa’da Toplumsal Süreçler ve Mekânsal Değişim, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2008. 

 
KAYNAR, Osman: “Konya Halkevi’nin Türk Modernleşmesindeki Faaliyetleri 

(1932-1951)”, Danışman: Yrd. Doç. Dr. Naim Sönmez, 
Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007.  

 
KAZANCIGİL, Ali:  “Türkiye’de Modern Devletin Oluşumu ve Kemalizm”, 

Türkiye’de Politik Değişim ve Modernleşme, İstanbul, 
Alfa Yayınları, Edt. Ersin Kalaycıoğlu-Ali Yaşar Sarıbay, 
Ocak 2000, s. 137-154.  

 
KEMALOĞLU: “Türklüğün En Büyük Sevdalısı”, Uludağ, Sayı 85, Eylül-

Ekim 1947, s. 10.   
 
KEMANKAŞ, İsmail: Osmanlı’dan Günümüze Bursa’da Spor, Bursa, Bursa 

Kültür AŞ., 2010.  
 
KEPECİOĞLU, Kamil: Bursa Kütüğü, Cilt 1, Hzr. Hüseyin Algül, Osman Çetin, 

Mefail Hızlı, Mustafa Kara, Asım Yediyıldız, Bursa Kültür 
A.Ş., 2009. 

 



294 
 

KEPECİOĞLU, Kamil: “Çakır Ağa”, Uludağ, sayı 12-13, İkinci Teşrin 1937, s. 7-
8.  

 
KEPECİOĞLU, Kamil: “Fatihin Hayatından Yapraklar”, Uludağ, sayı 64-67, 

1944, s. 36-39. 
 
KEPECİOĞLU, Kamil: “İkinci Beyazıdın Karılarının Bursa’da Geçirdikleri Acı 

Hayatlar, Uludağ, sayı 74, Kasım-Aralık 1945, s. 9. 
 
KEPECİOĞLU, Kamil: “İnegöllü İshak Paşa”, Uludağ, sayı: 45-46, Mart-Nisan 

1942,   s. 14-18. 
 
KEPCOĞLU, Kamil: “Okçu Baba”, Uludağ, sayı: 55, 2. Kânun 1943, s. 5-9. 
 
KEPECOĞLU, Kamil: “Timurtaş Paşalar”, Uludağ, sayı: 51-52, Eylül 1942, s. 9-

18. 
 
KEPECİOĞLU, Kamil: “Türklerde Spor II”, Uludağ, sayı 3, Haziran 1935 s. 16-

17. 
 
KEYDER, Çağlar: “Kimlik Bunalımı, Aydınlar ve Devlet”, Türk Aydını ve 

Kimlik Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. 
Sabahattin Şen, 1995, s. 151-156.  

 
KILIÇBAY, Mehmet Ali: “Osmanlı Aydını”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye 

Ansiklopedisi, C.I.,  Ed. Murat Belge, İletişim Yayınları, 
1985, s. 55-60.  

 
KILIÇBAY, Mehmet Ali: “Türk Aydınının Dünyasını Anlamak”,  Türk Aydını ve 

Kimlik Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. 
Sabahattin Şen, 1995, s. 175-187.  

 
KILINÇ, Gökçen:  “Şehircilik Açısından Kent Tarihi Araştırmalarının 

Gerekliliği ve Kullanılan Yöntemler”, Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 23, 
Yıl:2007/2, s. 177-196.  

 
KIRLI, Cengiz: “Coffeehouses: Public Opinion in the Nineteenth-Century 

Ottoman Empire”, Public Islam and the Common Good, 
Edt. Armando Salvatore – Dale F. Eickelman, Netherland, 
Brill Publishers, 2004, s. 75-97.   

 
KISSINGER, Henry A.: “The Conservative Dilemma: Reflections on the Political 

Thougt of Metternich”, The American Political Science 
Review, C. 48, No: 4, Aralık 1954, s. 1017-1030.   

 
KOCABAŞ, Hüseyin: “Bir Sanatkâr Tanıdım”, Uludağ, Sayı 90, Temmuz-

Ağustos 1948, s 8.   



295 
 

 
KOCABAŞ, Hüseyin: “San’at Tarihinde 16 ıncı Yüz Yılın Önemi”, Uludağ, Sayı 

87, Ocak-Şubat 1948, s. 17-19. 
 
KOÇAK, Cemil: Tek Parti Döneminde Muhalif Sesler, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2. b.s., 2011. 
 
KOÇAK, Orhan: “1920’lerden 1970’lere Türkiye’de Kültür Politikaları”, 

Modern Türkiye’de Siyasî Düşünce: Kemalizm, 
İstanbul, (der.) Ahmet İnsel,  İletişim Yayınları, C. 2,. 
2009, s. 370-418.  

 
KOMAN, Mesud: Eyüp Sultan Loti Kahvesi ve Çevresi, TTOK Yayınları, 

İstanbul, 1986. 
 
KOMAN, Mesud: “Hamid Bey’in Adı Geçen Mühim Bir Vakfiye”, Ün, Sayı 

97-98, Nisan Mayıs 1942, s. 1340-1341. 
 
KOMAN, Mesud: “Türk, Selçuk ve Kayı İsimleri Üzerine Bir Küçük Not”, 

Ün, Sayı 99-102, Haziran Eylül 1942, s. 1359.  
 
KONUK, Abdurrahman: “Bir İniş Bir Çıkış”, Ant, 23 Şubat 1946, s. 1.  
 
KOVAL, John P.: “An Overview and Point of Viev”, The New Chicago: A 

Social and Cultural Analysis, Edt. P. Koval (et.al), 
Temple University Press, 2006, s. 3-16.  

 
KÖSEOĞLU, Neşet: “Ispartalı Büyük Adamlar”, Ün, Sayı:1, Haziran 1934 s. 4. 
 
KÖSEOĞLU, Neşet: Tarihte Bursa Mahalleleri: XV ve XVI. Yüzyıllarda, 

Bursa, Bursa Halkevi, 1946. 
 
KURMUŞ, Ömer S.: Bursa`da Basılan Kitaplar 1869-1928, Bursa, 1992. 
 
KURZMAN, Charles – OWENS, Lynn:  “The Sociology of Intellectuals”, Annual 

Review of Sociology, Vol. 28, 2002, s. 63-90.  
 
KUTER, Murat: Dünyada, Osmanlı’da ve Türkiye’de Bursa’dan İlkler, 

Bursa, Medya Ofset, 2007.  
 
KUYAŞ, Ahmet: “II. Meşrutiyet, Türk Devrimi Tarihi ve Bugünkü 

Türkiye”, Doğu-Batı, Sayı: 45, Mayıs-Haziran-Temmuz 
2008, s. 49-64.  

 
LACHMANN Richard:  “Class Struggle: An Elite Conflict Theory of the 

Transition to Capitalism”, American Sociological Review, 
Vol 55, No: 3, Jun. 1990, s. 398-414.  

 



296 
 

LAMONT, Michéle – MOLNÁR, Virag:  “The Study of Boundaries in the Social 
Sciences”, Annual Review of Sociology, Vol. 28, 2002, s. 
167-195.  

 
LAROI, Abdullah: Tarihselcilik ve Gelenek, Ankara, Vadi Yayınları, Çev. 

Hasan Bacanlı, 1993.  
 
LAVRANCE, Paul - BAYEROFT, Timothy - GROHMANN, Carolyn:  “ ‘Degrees of 

Foreignness’ and the Construction of Identity in French 
Border Regions During Interwar Period”, Contemporary 
European History, Vol. 10, No: 1, Mart 2001, s. 51-71.  

 
LEFEBVRE, Henri: The Production of Space, Oxford and Cambridge, 

Blacwell Publisher, Çev. D. Nicholson-Smith, 1991.  
 
LEHAN, Richard: The City in Literature: An Intellectual and Cultural 

History, USA, University of California Press, 1998.  
 
LEWICKA, Maria: “Place Attachment, Place Identity, and Place Memory: 

Restoring the Forgotten City Past”, Journal of 
Environmental Psychology, vol. 28, 2008, s. 209-231.  

 
LINZ, Juan J.: Totalitarian and Authoritarian Regimes, Boulder (USA) 

and London, Lynne Rienner Publisher, 2000. 
 
LOW, Setha M.: "Symbolic Ties that Bind: Place Attachment in the Plaza", 

Place Attachment, Edt. Irwin Altman and Setha Low, 
New York, Plenum Press, 1992,  s. 165-185.  

 
LOWNDES, Vivien: “Citizenship and Urban Politics”, Theories of Urban 

Politics, edt. David Judge-Gerry Stoker-Harold Wolman, 
London, Sage Publications 1998, s. 160-180.  

 
LOWRY, Heath W.: Seyyahların Gözüyle Bursa 1326-1923, İstanbul, Eren 

Yayıncılık, Çev. Serdar Alper, 2004.   
 
LUBECK, Paul M. – BRITTS, Bryana:“Muslim Civil Society in Urban Public Spaces: 

Globalization, Discursive Shifts and Social Movements”, 
Understanding The City: Contemporary and Future 
Perspectives, Edt. John Eade and Cristopher Mele, 
Cornwall, Blacwell Publishing, 2002, s.305-335.  

 
MAĞMUMİ, Şerafeddin: Bir Osmanlı Doktorunun Anıları: Yüz Yıl Önce 

Anadolu ve Suriye, İstanbul, Büke Yayıncılık, Çev. Cahit 
Kayra, 2001.  

 
MAKDISI, Ussama: “Ottoman Orientalism”, The American Historical 

Review, Vol. 107, No. 3, Jun. 2002, s. 768-796. 



297 
 

 
MANNHEIM, Karl: Ideology and Utopia : An Introduction to the Sociology 

of Knowledge, London-New York, Routledge, 2002.  
 
MARDİN, Şerif: Religion, Society and Modernity in Turkey, New York, 

Syracuse University Press, 2008. 
 
MARDİN, Şerif: “Tanzimat ve Aydınlar”, Tanzimat’tan Cumhuriyete 

Türkiye Ansiklopedisi, C.I.,  Ed. Murat Belge, İletişim 
Yayınları, 1985, s. 46-54.  

 
MARDİN, Şerif: “Türk Siyasasını Açıklayabilecek Bir Anahtar Merkez 

Çevre İlişkileri”, Türkiye’de Politik Değişim ve 
Modernleşme, İstanbul, Alfa Basım Yayım Dağıtım, Çev. 
Şeniz Gönen, Der. Ersin Kalaycıoğlu-Ali Yaşar Sarıbay, 
Ocak 2000, s. 79-104.  

 
MARDİN, Şerif: Türkiye’de Din ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, 

Der: Mümtaz’er Türköne – Tuncay Önder, 15. baskı, 2010. 
 
MARX, Karl: Kapital, İstanbul, Sol Yayınları, Çev. Alaattin Bilgi, C. 1., 

3. b.s., 1986. 
 
MARX, Karl – ENGELS, Friedrich: Alman İdeolojisi, Ankara, Sol Yayınları, Çev. 

Sevim Belli, Beşinci b.s., 2004.  
 
MARX, Karl – ENGELS, Friedrich:  Komünist Partisi Manifestosu, İstanbul: Kaynak 

Yayınları, Çeviren: Işık Somer, İkinci Basım, Mayıs 2003. 
 
MAZICI, Nurşen: “1930’a Kadar Basının Durumu ve 1931 Matbuat 

Kanunu”, 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/45/809/10292.pdf.  

 
McGUIRE, Randal H.: Archeology as Political Action, California, California 

University Press, 2008.  
 
MÉLİKOFF, Iréne: “Türkiye’de Aydınlanma ve Bektaşiliğin Rolü”, 

Türkiye’de Aydınlanma Hareketi: Dünü, Bugünü, 
Sorunları 25-26 Nisan 1997 Strasbourg Sempozyumu 
Server Tanilli’ye Saygı, İstanbul, Adam Yayınları, 2. bs., 
Mart 1998. 

 
METİNSOY, Murat: “Kemalizmin Taşrası: Erken Cumhuriyet Taşrasında Parti, 

Devlet ve Toplum”, Toplum ve Bilim, sayı: 118, 2010, s. 
124-164.  

 
MOLLAER, Fırat: Anadolu Sosyalizmine Bir Katkı: Nurettin Topçu 

Üzerine Yazılar, İstanbul, Dergâh Yayınları, Ekim 2007.  

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/45/809/10292.pdf


298 
 

 
MUMCU, Ahmet: “Atatürk ve Bursa”, Bir Masaldı Bursa, İstanbul, Yapı 

Kredi Yayınları, Edt. E. Yenal, 1996, s. 261-273.  
 
MUMFORD, Lewis: Tarih Boyunca Kent: Kökenleri, Geçirdiği Dönüşümler 

ve Geleceği, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. Gürol Koca 
– Tamer Tosun, 2007.  

 
MUMFORD, Lewis: “What is a City”, The City Cultures Reader, New York, 

Routledge, Edt. Malcom Miles-Tim Hall-Iain Borden, 
2.b.s., 2004,  s. 28-32.  

 
NACİ, Fethi: ““Münevver”den “Entel”e”, Türk Aydını ve Kimlik 

Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. Sabahattin Şen, 
1995, s. 181-187.  

 
NEGRI, Antonio – HARD, Michael: İmparatorluk, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. 

Abdullah Yılmaz, 2008.  
 
NIPPEL Wilfred:  “Homo Politicus and Homo Economicus: The European 

Citizen According to Max Weber”, The Idea of Europe: 
From Antiquity to European Union, Edt. Anthony 
Pagden, Cambridge University Press, 2002, s. 129-138.   

 
NORA, Pierre: Hafıza Mekânları, Ankara, Dost Kitabevi, Çev. Mehmet 

Emin Özcan, Şubat 2006.  
 
ORAN, Baskın: “Azgelişmiş Ülkelerde Aydın ve Milliyetçilik”, Türk 

Aydını ve Kimlik Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, 
Hzr. Sabahattin Şen, 1995, s. 385-393.   

 
ORTAYLI, İlber: İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, Alkım 

Yayınevi, 25. b.s., Ocak 2006. 
 
ORTAYLI, İlber: Tanzimatdan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, 

İstanbul, Hil Yayın, 1985.  
 
ORTAYLI, İlber: Tanzimattan Sonra Mahalli İdareler (1840 – 1878), 

Ankara, Türkiye ve Orta Doğu Amme İdaresi Enstitüsü 
Yayınları, 1974.  

 
OSMAY, Sevin:  “1923’ten Bugüne Kent Merkezlerinin Dönüşümü”, 75 

Yılda Değişen Kent ve Mimarlık, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yayınları, Edt. Yıldız Sey, Eylül 1998, s. 139-154.  

 
ÖĞÜN, Süleyman Seyfi: “Hakim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye’de Politik 

Değişim ve Modernleşme, Edt. Ersin Kalaycıoğlu-Ali 



299 
 

Yaşar Sarıbay, İstanbul, Alfa Yayınevi, Ocak 2000, s. 216-
243. 

 
ÖĞÜN, Süleyman Seyfi: Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında 

Milliyetçilik, İstanbul, Alfa Yayınları, 2000. 
 
ÖĞÜN, Süleyman Seyfi: Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik ve Nurettin Topçu, 

İstanbul, Dergâh Yayınları, 1992. 
 
ÖĞÜN, Süleyman Seyfi: Türk Politik Kültürü, İstanbul, Alfa Yayınevi, 2000. 
 
ÖĞÜN, Süleyman Seyfi: “ “Yukarıdan” ve “Aşağıdan” Aydınlanma Geriliminde Bir 

Türk Politik Kültürü Değerlendirmesi”, Aydınlanma 
Sempozyumu: 11-12 Mayıs 2007, (der.) Binnaz Toprak, 
İstanbul, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi, 
2007, s. 96-113.  

 
ÖKTEM, Saadettin: “Medeniyet Tasavvuru”, 

http://www.gonuldergisi.com/medeniyet-tasavvuru-prof-
dr-saadettin-okten.html.  

 
ÖNEN, Nizam – REYHAN, Cenk: Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin 

Dönüşümü (1839-1929), İstanbul, İletişim Yayınları, 
2011.  

 
ÖZCAN, Besim: “Bursa Depremleri”, http://e-

dergi.atauni.edu.tr/index.php/GSED/article/viewFile/2349/
2356.s. 73-108.  

 
ÖZEL, İsmet: “Tanizmatın Getirdiği “Aydın””, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, C.I.,  Ed. Murat 
Belge, İletişim Yayınları, 1985, s. 61-64.  

 
ÖZBUDAK, Suat Mesut: “Halkevlilerle Hasbihal”, Uludağ, Sayı 89, Mayıs-Haziran 

1948, s. 1. 
 
ÖZBUDUN, Ergun: Türk Siyasal Hayatı, Anadolu Üniversitesi Yayınları, 

2010.  
 
ÖZBUDUN, Ergun: “Türkiye’de Devlet Seçkinleri ve Demokratik Siyasal 

Kültür”, Türkiye’de Demokratik Siyasal Kültür, Edt. 
Ergun Özbudun, Ersin Kalaycıoğlu ve Levent Köker, 
Ankara, Türk Demokrasi Vakfı Yayınları, 1995. 

 
ÖZDEMİR, Nezaket: Bursa Bibliyografyası, Bursa, Bursa Büyükşehir 

Belediyesi, 2011. 
 

http://www.gonuldergisi.com/medeniyet-tasavvuru-prof-dr-saadettin-okten.html
http://e-dergi.atauni.edu.tr/index.php/GSED/article/viewFile/2349/2356


300 
 

ÖZDEMİR, Nezaket: Bursa’ya Emek Veren Üç Büyük Zatın Kaynakçası: Kazım 
Baykal, Kamil Kepecioğlu, Mehmed Şemseddin Ulusoy”, 
Bursa’da Yaşam, Aralık 2009, s. 62-63. 

 
ÖZKAN, Nevin – DEMİRHAN, Fatih: Seyahatnâmeler Işığında Modernleşme Dönemi 

Bursa’sı”, Osmanlı Modernleşmesi ve Bursa, Bursa, 
Bursa Osmangazi Belediyesi Yayınları, Edt. Cafer Çiftçi, 
2009, s. 315-334. 

 
ÖZLEM, Doğan: “Felsefe Geleneği ve Aydınımız”, Türk Aydını ve Kimlik 

Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. Sabahattin Şen, 
1995, s. 207-210.  

 
ÖZTÜRK, Yücel: Bursa Basın Tarihi, Bursa, Ekin Basım Yayın Dağıtım, 

2012. 
 
ÖZYURT, Cevat:  “Yirminci Yüzyıl Sosyolojisinde Kentsel Yaşam”, BAÜ 

SBED, Cilt 10, sayı 18, Aralık 2007,  s. 111-126.  
 
PAASI, Anssi: “Geographical Perspectives on Finnish National Identity”, 

GeoJournal, September 1997, Volume 43,  s. 41-50. 
 
PEHLİVAN, Naci: “Doktor Ziya Kaya”, Bursa Araştırmaları, sayı:32, Bahar 

2011, s. 48-49.   
 
PENROSE, Jan:  “Nations, States and Homelands: Territory and 

Territoriality in Nationalist Thougt”, Nation and 
Nationalism 8, no: 3, 2002, s.277-298. 

 
PINAR, Zeki: “Ahmet Paşa”, Uludağ, sayı: 41, Mayıs 1941, s. 37-41. 
 
QUATAERT, Donald:  Sanayi Devrimi Çağında Osmanlı İmalat Sektörü, 

İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. T. Güney, 1999. 
 
RAMSAUR, Edmonson: Jön Türkler ve 1908 İhtilali, İstanbul, Sander Yayınları, 

Çev. Nuran Ülken, 1972.  
 
Ressam Naciye Nevval: Münevver Bir Türk Hanımı Ressam Naciye Nevval  

Hanım Efendi’nin Mutlakiyet Meşrutiyet ve 
Cumhuriyet Hatıraları, İstanbul, , Yay. Haz. Fatma 
Rezan Hürmen, Pınar Yayınları, 2000. 

 
ROUSSEAU,  Jean Jacques: Bilimler ve Sanatlar Üstüne Söylev, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, Çev. Sabahattin Eyüboğlu, 11. 
b.s., Ocak 2009.  

 
ROUSSEAU,  Jean Jacques: İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı, İstanbul, Say 

Yayınları, Çev. Rasih Nuri İleri, 2003. 



301 
 

 
RUSTOW, Dankwart A.: “The Study of Elites: Who’s, Who, When and How”, 

World Politics, Vol. 18, No: 4., Jul. 1966, s. 690-717.   
 
SAINT-LAURENT, Béatrice: “Bir Tiyatro Armatörü: Ahmed Vefik Paşa ve 19. 

Yüzyılın Son Çeyreğinde Bursa’nın Yeniden 
Biçimlenmesi”, Modernleşme Sürecinde Osmanlı 
Kentleri, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Edt. Paul 
Dumont – François Georgeon, Çev. Ali Berktay, Mart 
1996, s. 105-118.  

 
SAFA, Peyami: Türk İnkılabına Bakışlar, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 4. 

b.s., 1997.  
 
SAİD, Edward: Entelektüel: Sürgün, Marjinal, Yabancı, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, Çev. Tuncay Birkan, Dördüncü b.s., 
2011.  

 
SALTIK, Gazâli: Bursa’da Emirsultan ve Kerametleri, y.y., 1959. 
 
SALTIK, Gazâli: “Bursada İlk Yapılan Köprü ve Garip Bir Olay”, Uludağ, 

Sayı 83, Mayıs-Haziran 1947, s. 1-2. 
 
SALTIK, Gazâli: “Hükümdar Osman Gazi’nin Oğlu Orhan’a Öğütleri”, 

Uludağ, Sayı 84, Temmuz-Ağustos 1947, s. 3. 
 
SALTIK, Gazâli: “Sultan Yıldırım Beyazıt’ın İçkiye Tövbe Etmesi?”, 

Uludağ, Sayı 82, Mart-Nisan 1947, s. 2-3. 
 
SARI, Metin: “Mehmed Şemsüddin Mustafa Kemal’in Huzurunda”,  

Bursa’da Yaşam, Aralık 2009, s. 38-41. 
 
SARIBAY, Ali Yaşar: Global Bir Bakışla Politik Sosyoloji, İstanbul, Alfa 

Yayınları, 1. b.s., Nisan 2000.  
 
SARIBAY, Ali Yaşar: Kamusal Alan, Diyalojik Demokrasi, Sivil İtiraz, 

İstanbul, Alfa Yayınevi, 2000.   
 
SARIBAY, Ali Yaşar: “Türkiye’de Postmodern Ulema”, Türk Aydını ve Kimlik 

Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. Sabahattin Şen, 
1995.  

 
SARTRE, Jean – Paul:  Aydınlar Üzerine, İstanbul, Can Yayınları, Çev. Aysel 

Bora, 1997. 
 
SAYAR, Ahmed Güner: Hasan Âli Yücel’in Tasavvufî Dünyası ve Mevlevîliği, 

İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2002.  
 



302 
 

SAYBAŞLI, Kemâli:  “Münevver, Entelektüel, Aydın”, Türk Aydını ve Kimlik 
Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, Hzr. Sabahattin Şen, 
1995, s. 157-173.   

 
SCHROEDER, Ralph:  Max Weber ve Kültür Sosyolojisi, Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınevi, Çev. Mehmet Küçük, 1996. 
 
SENNET, Richard: Kamusal İnsanın Çöküşü, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 

Çev. Bülent Duru – Ayten Alkan, 2002. 
 
SERCE, Erkan: “İzmir ve Havalisi Âsar-ı Atika Muhibleri Cemiyeti ve 

İzmir Arkeoloji Müzesi’nin Kuruluşu”, 
https://www.academia.edu/1820909/Izmir_ve_Havalisi_As
ar-i_Atika_Muhibleri_Cemiyeti.  

 
SEY, Yıldız: “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Mimarlık ve Yapı 

Üretimi”, 75 Yılda Değişen Kent ve Mimarlık, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yayınları, Edt. Yıldız Sey, Eylül 1998, s. 24-
39.   

 
SHAYEGAN, Daryush: Yaralı Bilinç: Geleneksel Toplumlarda Kültürel 

Şizofreni, İstanbul, Metis Yayınları, Çev. Haldun Bayrı, 
Beşinci B.s., 2007. 

 
SHAYEGAN, Daryush: Melez Bilinç, İstanbul, Metis Yayınları, çev. Haldun 

Bayrı, 2013. 
 
SİİSİÄİNEN, Martti: “Two Concepts of Social Capital: Bourdieu vs. Putnam”, 

ISTR Fourth International Conference: “The Third 
Sector: For What and for Whom?”, Dublin, Ireland, July 
5-8, 2000. 

 
SMITH, Anthony D.: Milli Kimlik, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Bahadır 

Sina Şener, 2004.  
 
SWARTZ, David: Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi, 

İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. Elçin Gen, 2011.  
 
SZELÉNYI, Iván – SZELÉNYI Szonja:  “Circulation or Reproduction Elites During 

to Postcommunist Transformation of Eastern Europe”,  
Theory and Society, Vol. 24, No: 5, Oct. 1995, s. 615-
638.   

 
ŞAHİN, Güngör: “İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Kuruluşunda Bursalılar”, 

Bursa Araştırmaları, sayı: 5, Mayıs 2004, s. 5-8.   
 
ŞAPOLYO, Enver Behnan: “Karagöz Efsanesi”, Uludağ, sayı 5, Ekim 1935, s. 21-23.   
 

https://www.academia.edu/1820909/Izmir_ve_Havalisi_Asar-i_Atika_Muhibleri_Cemiyeti


303 
 

ŞAPOLYO, Enver Behnan: Osman’ın adı Otman’dır”, Uludağ, sayı: 4, Ağustos 1935, 
s. 47-51 . 

 
ŞENGÜL, H. Tarık: “Sınıf Mücadelesi ve Kent Mekânı”, Praksis, no: 2, 2001, 

s. 9-31.  
 
TANPINAR, Ahmet Hamdi: Beş Şehir, İstanbul, Dergâh Yayınları, 29. bs., Ekim 2011.  
 
TAŞKIN, Yüksel: Anti-Komünizmden Küreselleşme Karşıtlığına 

Türkiye’de Milliyetçi Muhafazakâr Entelijansiya, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2007. 

 
TEKELİ, İlhan: “Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Kentsel Gelişme ve 

Kent Planlaması”, 75 Yılda Değişen Kent ve Mimarlık, 
İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları, Edt. Yıldız Sey, Eylül 
1998, s. 1-24.  

 
THIESSE, Anne-Marie: “Ulusal Kimlikler, Ulusaşırı Bir Paradigma”, Milliyetçiliği 

Yeniden Düşünmek, Yay. Hz. Alain Dieckhoff – 
Christophe Jafrelot, İstanbul, İletişim Yayınları, 2010, s. 
151-178. 

 
TEKELİ, İlhan – İLKİN, Selim: Bir Cumhuriyet Öyküsü: Kadrocuları ve Kadro'yu 

Anlamak, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2003.  
 
THOMPSON, E. P.: Avam ve Görenek, İstanbul, İletişim Yayınları, Çev. 

Uygur Kocabaşoğlu, 2006. 
 
TOLON, Haydar: “Türk Tarihi – İslâmlık”, Uludağ, sayı:2, Nisan 1935, s. 

21-25. 
 
TOKER, Metin: Demokrasimizin İsmet Paşa’lı Yılları: Tek Partiden 

Çok Partiye (1944-1950), Ankara, Bilgi Yayınevi, 1990.  
 
TOPÇU, Nurettin: “Yıldırım’ın Huzurunda”, Taşralı, Dergâh Yayınları, Yay. 

Hz. Ezel Elverdi – İsmail Kara, 2. b.s., 1998.  
 
TOURAINE, Alain: Modernliğin Eleştirisi, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 

Çev. Hülya Tufan, 1. b.s., Nisan 1994.   
 
TUAN, Yi-Fu: Topophilia: A Study of Environmental Perception, 

Attitudes, and Values, New York, Columbia University 
Press, 1974 

 
TUNALI Hilmi: Oh: Gurbet Yoldaşlarım Osmanlı Kardeşlerime Bir 

Armağan, Mısır, Osmanlı Matbaası, 2.b.s., 1327. 
 



304 
 

TURAN, Ali Eşref: Türkiye’de Yerel Seçimler, İstanbul, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 1. b.s.., Şubat 2008.  

 
TURAN, Kemal: “Halkevlerinin Onbeşinci Yıldönümünde”, Ün, Sayı 154-

156, Ocak-Mart 1947, s. 2081. 
 
TURGUT, Hüseyin: “Arkeoloji Bakımından Eskişehir”, Yurt ve Kültür, Sayı 

65- 66, 19 Eylül-1. Teşrin 1943, s. 16-18.   
 
TURNER, Brayn S.: Marx ve Oryantalizmin Sonu, İstanbul, Kaynak 

Yayınları, Çeviren: Çağatay Keskinok, İkinci Basım, 2001. 
 
TÜRKÂN, A.: “İznik Nasıl Alınmıştır”, Uludağ, Sayı 84, Temmuz-

Ağustos 1947, s. 24. 
 
TÜRKEŞ, A. Ömer: “Orada Bir Taşra Var Uzakta”, Taşraya Bakmak, Der. 

Tanıl Bora, İstanbul, İletişim Yayınları, 3. b.s., 2006, s. 
157-212.  

 
UĞUR, Yunus:  “Şehir Tarihi ve Türkiye’de Şehir Tarihçiliği: Yaklaşımlar, 

Konular ve Kaynaklar”, Türkiye Araştırmaları Literatür 
Dergisi, Cilt 3, Say› 6, 2005, s. 9-26.  

 
UĞURALP, Ertan: “Barbaroslar”, Uludağ, Sayı: 24, İkinci Teşrin 1939, s. 17-

23. 
 
ULUDAĞ, Osman Şevki: Bursa ve Uludağ, İstanbul, Bursa İl Özel İdaresi 

tarafından Gaye Kitabevi’ne hazırlattırılmıştır, 
Hazırlayanlar: Mehmet Fatih Birgül, Levent Ali Çanaklı – 
Coşkun Ağra, 2007. 

 
ULUDAĞ, Osman Şevki: Tıp İlmi ve Osmanlı Türkleri”, İkinci Türk Tarih 

Kongresi (İstanbul 20-25 Eylül): Kongre Çalışmaları, 
Kongreye Sunulan Tebliğler, İstanbul, Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, 1943, s. 705-734.  

 
ULUSOY, Can: “Bir Aydın Olarak Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Sufi 

Bursa, Edt. Mustafa Kara, Mart 2013, s. 63-67. 
 
ULUSOY, Can: “Etik ve Adalet Merkezli Yeni Bir Siyaset Arayışı: 

Türkiye’de Özgürlükçü Sol”, Doğu-Batı, sayı: 59, Kasım-
Aralık-Ocak 2011-12, s.207-240.  

 
ULUSOY, Can: “Metternich-Bismarck-Âli Paşa: 19. Yüzyılın Otoriter 

Başbakanları”, Türkiye Günlüğü, sayı: 107, Yaz 2011, s. 
50-56. 

 



305 
 

ULUSOY, Mehmed Şemseddin: Bursa Dergâhları: Yâdigâr-ı Şemsî I-II, Hzr. 
Mustafa Kara – Kadir Atlansoy, Bursa, Uludağ Yayınları, 
1997.  

 
ULUSOY, Mehmed Şemseddin: Niyazî-i Mısrî’nin İzinde Bir Ömür Seyahat: 

Dildâr-ı Şemsî, İstanbul, Dergâh Yayınları, Hzr: Mustafa 
Kara-Yusuf Kabakçı, 2010. 

 
ULUTÜRK, Muammer: “Konya Kültür ve Tarihi Açısından “Anıt” Dergisi, 

Turkish Studies: International Periodical For The 
Languages, Literatüre and History ofTurkish or 
Turkic,  Vol. 8/2, Winter 2013, s, 303-318. 

 
URRY, John: Mekânları Tüketmek, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, Çev. 

R.G.Ögdül, 1999.  
 
UYAR, Hakkı: “Türkiye’de Tek Parti Döneminde CHP’nin Toplumsal 

Kökenleri: İkinci Seçmenler Örneği (1935) 
http://kisi.deu.edu.tr/hakki.uyar/7.pdf.  

 
UYGUR, Tahsin: “Bursa Duyguları”, Uludağ, sayı 2,  Nisan 1935, s.1 
 
UYGUR, Tahsin: “Dağ”, Uludağ, sayı 2, 2 Nisan 1935, s. 3-4.  
 
UZLUK, F. Nafiz: “Karaman Oğulları İçin Söylenilmiş İki Ağıt”, Konya, Sayı 

111, Ocak 1948, s. 4-5. 
 
UZLUK, F. Nafiz: “Konya Selçuklular Devri Eserleri İçin Akademi 

Açılmalıdır”, Konya, Sayı 102-103-104, Nisan-Mayıs-
Haziran 1947, s. 2. 

 
UZUN, Hakan: “Tek Parti Döneminde Yapılan Cumhuriyet Halk Partisi 

Kongreleri Temelinde Değişmez Genel Başkanlık, 
Kemalizm ve Milli Şef Kavramları”,  
(http://web.deu.edu.tr/ataturkilkeleri/ai/uploaded_files/file/
dergi%2020-21/12.pdf).  

 
ÜLGENER, Sabri F.: “Aydınlar Sosyolojisi ve Çağımız Aydını”, 

http://www.iudergi.com/tr/index.php/iktisatmecmua/article
/viewFile/12577/11806.  

 
ÜSTEL, Füsun: İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği: 

Türk Ocakları (1912-1931), İstanbul, İletişim Yayınları, 
1997.  

 
ÜNVER, ZAFER: “Eski Eser Korumacılığı ve Kazım Baykal”, Kazım 

Baykal Sempozyumu, Bursa, Edt. Mustafa Kara – Nazım 
İntepe, 2005, s. 24-28.  

http://kisi.deu.edu.tr/hakki.uyar/7.pdf
http://web.deu.edu.tr/ataturkilkeleri/ai/uploaded_files/file/dergi 20-21/12.pdf
http://www.iudergi.com/tr/index.php/iktisatmecmua/article/viewFile/12577/11806


306 
 

 
VASSAF, Hüseyin: Bursa Hatırası, Bursa, Bursa Büyükşehir Belediyesi Kent 

Kitaplığı, Hazırlayanlar: Bilal Kemikli – Mustafa Kara, 
2010. 

 
VASSAF, Hüseyin: “Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi”, Sefine-i Evliya, 

İstanbul, Kitabevi Yayınevi, Hz. Mine Akkuş – Yılmaz 
Akkılıç, 2006, s. 105-120. 

 
WALLERSTEIN, Immanuel: The Modern World System I: Capitalist Agriculture 

and the Origins of the Europen World Economy in the 
Sixteen Century, New York/London: Academic Press, 
1972. 

 
WEBER, Eugen: Peasants into Frenchmen: The Modernisation of Rural 

France 1870-1914, California, Standford University Press, 
1976.  

 
WILLIAMS, Raymond: Kültür, Ankara, İmge Kitabevi, Çev. Suavi Aydın, 1993.  
 
WILSON, Elizabeth: “World Cities”, The City Cultures Reader, New York, 

Routledge, Edt. Malcom Miles-Tim Hall-Iain Borden, 
2.b.s., 2004, s. 40-48.  

 
WIRTH, Louis: “Bir Yaşam Biçimi Olarak Kentlileşme”, 20 Yüzyıl Kenti, 

İstanbul, İmge Yayınevi, der. ve çev. Bülent Duru – Ayten 
Alkan, Mayıs 2002, s. 77-106.  

 
YALGIN, Rıza: “Elhac Ahmet Aziz Paşa”, Uludağ, sayı: 37, Temmuz 

1941, s. 33-37. 
 
YALIM, İnci: “Ulus Devletin Kamusal Alanda Meşruiyet Aracı: 

Toplumsal Belleğin Ulus Meydanı Üzerinden Kurgulanma 
Çabası”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: 
Ankara’nın Kamusal Yüzleri, İstanbul, İletişim 
Yayınları, Der. Güven Arif Sargın, 2002, s. 157-214.  

 
YAVAŞ, Doğan: “Kazım Baykal: Bir Hizmet ve Gönül Adamı”, Bursa'da 

Yaşam, Aralık 2009, s. 46-47. 
 
YAVUZ, M. Hakan:        Islamic Political Identity in Turkey, New York, Oxford 

University Press, 2003. 
 
YAVUZ, Mehmet: Bereket Zade Çeşmesi”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 25, Prof. Dr. Hamza 
GÜNDOĞDU Armağanı, s. 565-576.  

 



307 
 

YEĞEN, Mesut:  “Kemalizm ve Hegemonya”, Modern Türkiye’de Siyasî 
Düşünce: Kemalizm, İstanbul, (der.) Ahmet İnsel,  
İletişim Yayınları, C. 2., 2009, s.  56-74.  

 
YENER, Cemal: “İsmail Hakkı Bursevi”, Uludağ, sayı: 49-50, Temmuz-

Ağustos 1942, s. 19-22. 
 
YERASIMOS, Stephan: Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye 2: Tanziattan I. 

Dünya Savaşı’na, İstabul, Belge Yayıncılık, çev. Babür 
Kuzucu, 7. b.s.,  Temmuz 2001.   

 
YERASIMOS, Stephan: Tanzimat’ın Kent Reformları Üzerine”, Modernleşme 

Sürecinde Osmanlı Kentleri, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, Edt. Paul Dumont – François Georgeon, Çev. 
Ali Berktay, Mart 1996.  

 
YERSEL, Faruk Şükrü: “Eskişehir-Seyitgazi-Kümbet Üzerinde Anıtlar-İzerler”, 

Yurt ve Kültür, Sayı 33, 31 ilk Kânun 1935, s. 30-32. 
 
YERSEL, Faruk Şükrü:  “Kurşunlu Cami”, Yurt ve Kültür, Sayı 10, Mayıs 1933, 

s. 15-16. 
 
YEŞİLKAYA, Neşe G.: Halkevleri: İdeoloji ve Mimarlık, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1999.  
 
YEŞİLYURT, SUAT: “Halkevi ve Gençlik”, Konya, Sayı 88, Şubat 1946, s. 4.   
 
YETİŞ, Mehmet: “Aydınlar ve Sınıflar: Üç Kuramsal Model”, Praksis, Sayı: 

8, 2002, s. 51-90.  
 
YILDIZ, Ahmet: “Ne Mutlu Türküm Diyebilene” Türk Ulusal 

Kimliğinin Etno-Seküler Sınırları (1919-1938), İstanbul, 
İletişim Yayınları, 4. B.s., 2010.  

 
YILDIZALP, Ö. Erhan: “Eski Eseleri Sevenler Kurumu’nda Yapılan Çalışmalar”, 

Kazım Baykal Sempozyumu, Bursa, 2005, s. 20-23.  
 
YURDAKUL, İlhami: Osmanlı İlmiye Merkez Teşkilâtı’da Reform (1826 – 

1876) , İstanbul, İlteşim Yayınları, 2008.  
 
YÜCEER, R.: “M. Şemsettin Ulusoy”, Türkün, sayı: 9, 1937, s. 38-41. 
 
YÜCEER, Saime: Bursa’nın İşgal ve Kurtuluş Süreci (8 Temmuz 1920 – 

11 Eylül 1922), Bursa, Uludağ Üniversitesi Basımevi, 
2001.  

 
YÜCEL, Hasan Âli: Allah Bir, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1961. 
 



308 
 

YÜCELT, Nazım: “Etiler Nasıl Yaşarlardı”, Uludağ, sayı 3, Haziran 1935, s. 
25-26.  

 
YÜCELT, Nazım: Tarihte Bursa, Bursa, Ankara Kitapevi, 1948. 
 
…………….:  IV. Türk Tarih Kongresi (Ankara – 10 – 14 Kasım 

1948): Kongreye Sunulan Tebliğler, Türk Tarih Kurumu 
Basımevi, Ankara, 1952. 

 
…………....: Kent Araştırmaları Bibliyografyası, İstanbul, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, 2002. 
 
……………….: Yerel Tarihçilik, Kent, Sivil Girişim Yerel Tarih 

Grupları Deneyimi Yerel Tarih Konferansı: Yerel 
Tarih Grupları Deneyimi, Edt. Funda Çelebi, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2001.  

 
 
 
Diğer Makaleler 
 
1948 Yılına Girerken”, Konya, Sayı 111, Ocak 1948, s. 1.   
Aziz Ahman’ın Anılarında Bursa”, Bursa Araştırmaları, sayı: 27, Kış 2010. 
 
“Dünden Bugüne Bursa’da Milli Eğitim”, Bursa Defteri, sayı: 21,  Mart 2004, s. 10.  
 
From Prusa to Bursa: Urbanizing on the Road to Europen Accession, İstanbul, 
BKTSV, Edt. Raif Kaplanaoğlu- İsmail Cengiz, 2005.  

 
“Halkevlerini Dile Dolamanın Manası”, Ant, 6 Şubat 1947. 

 
“Kurtuluştan Sonra Bursa’da Yayınlanan İlk Gazete: Ertuğrul”, Bursa Araştırmaları, 
Hz. Turgay Akkuş, sayı: 1, Mayıs 2003, s. 17-18.  
 
“Regis Delbeuf’un Bursa Seyahatnamesi (III), Bursa Araştırmaları, Çev. Jean Louis 
Mattei, Sayı:19, Kış 2008.  
 
“Rüknettin Akbulut”, Uludağ, sayı 95-99, Mart-Nisan 1950, s. 30. 
 
Saadettin Öktem ile Medeniyet Sohbeti”, Türk Düşüncesi Dergisi, sayı:1, Kış 2012. 
 
“Saadettin Öktem: Batılılaşmak Gerekmiyor”, Ropörtaj: Murat Menteş, 
http://www.kanal04.com.tr/kitap/prof-sadettin-okten-batililasmak-gerekmiyor.html.  

 
Süheyl Ünver’in Bursa Defterleri, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, Hzr. Gülbün Mesara – 
Mine Esiner Özen, 2011. 
 
Uludağ, sayı:1, 2. Kanun 1935, s. 1. 

http://www.kanal04.com.tr/kitap/prof-sadettin-okten-batililasmak-gerekmiyor.html


309 
 

 
Uludağ, “Siciller”, sayı: 8, Ekim 1936, derginin eki olarak: s. 81-128. 

 
Diğer Elektronik Kaynaklar 
 

http://bgc.org.tr/ansiklopedi/uster-nesati-dr-.html.  
http://www.bursadakultur.org/hasan_ali.htm. 
http://www.bursadakultur.org/muze.htm. 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Bursa_Saat_Kulesi. 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/33/279.pdf. 
http://www.edirnelilerdernegi.org/index.php?option=com_content&task=view&id=298
&Itemid=86. 
http://www.edirnetarihi.com/edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-
1935-edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935.html.  
http://www.huseyinkocabas.com/sanatinkabesi/.  
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Eablon:Bursa_valileri. 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Kay%C4%B1_boyu.  
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul_%C3%9Cniversitesi 
80.251.40.59/education.ankara.edu.tr/aksoy/yildirim03.doc.  
http://www.zaman.com.tr/newsDetail_getNewsById.action?haberno=1106476&keyfiel 

=4B656D616C6 7A6D 
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/gorkem_02.pdf.  
http://sbe.erciyes.edu.tr/dergi/sayi_9/Kayseri%20%C4%B0le%20%C4%B0lgili%20Kita
p%20Bibliyografyas%C4%B1%20-%20Dr.%20Mustafa%20PARLAK.pdf.  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://bgc.org.tr/ansiklopedi/uster-nesati-dr-.html
http://www.bursadakultur.org/hasan_ali.htm
http://www.bursadakultur.org/muze.htm
http://tr.wikipedia.org/wiki/Bursa_Saat_Kulesi
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/33/279.pdf
http://www.edirnelilerdernegi.org/index.php?option=com_content&task=view&id=298&Itemid=86
http://www.edirnetarihi.com/edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935-edirne-ve-yoresi-eski-eserleri-sevenler-kurumu-tuzugu-1935.html
http://www.huseyinkocabas.com/sanatinkabesi/
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C5%9Eablon:Bursa_valileri
http://tr.wikipedia.org/wiki/Kay%C4%B1_boyu
http://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0stanbul_%C3%9Cniversitesi
http://www.zaman.com.tr/newsDetail_getNewsById.action?haberno=1106476&keyfiel%20=4B656D616C6%207A6D
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/gorkem_02.pdf
http://sbe.erciyes.edu.tr/dergi/sayi_9/Kayseri %C4%B0le %C4%B0lgili Kitap Bibliyografyas%C4%B1 - Dr. Mustafa PARLAK.pdf


310 
 

 

EK-1. ULUDAĞ DERGİSİNİN YAZARLARINA GÖRE TEMATİK 

DAĞILIM TABLOSU (1935-1950)  

 

 

Tablo A-1 

 
Yazar Bursa 

Tarihi 
Dil, 
Edebiyat 
ve Sanat 

Genel 
Konular 

Genel 
Tarih 

Eğitim – 
Pedagoji 
- Felsefe 

Köy: 
Tabiat, 
köy 
yazıları, 
köy 
adları 

Biyografi 
- Portre 

Bursa 
Folklorü 
– Folklor 
Araştır-
maları 

Halkevleri 

A.M.N   1       
ADALAN, 
M. 

 13 5  1    4 

ADIVAR, H. 
Edip 

      1   

AHMET, 
Celal 

    1     

AKBULUT, 
Rüknettin 

3 7 1 1   5  2 

AKKAYA, 
Memduh 

    1     

AKPINAR, 
Zeki 

     1  1  

AKSOP, 
Necip 

      24   

          

ALKIM, 

Bahadır 

   3      

ALP, Refat 1         

ALP, Murat   1       

ALPALACA

, Murat 

2  4  1     

ALPASLAN,

Kazım 

1  3   6    

ALPER, 

Muzaffer 

   2 1     

ALTIOK, 

Saim 

1   2      

 

ARGÜDEN, 

M. 

    1     

ARGÜDEN, 

Sami 

   1      

ASRAL, 

Suat Salih 

 3 1 1     1 

ATAŞ, Musa 1  8    1   

ATATÜRK, 

M. Kemal 

  1       

ATAY, F.R.   1       



311 
 
AVCIOĞLU, 

Doğan 

      1   

AYAS, 

Nevzat 

  1       

AYCAN, A. 

Tevfik 

 1 2       

BAHA, 

Hakkı 

  2       

BAYAR, 

Celal 

  1       

BAYKAL, 

Yılmaz 

 1        

BAYKAL, 

Kazım 

16  1       

BAYSAN, 

Ali 

    2     

BERGMAN, 

Dan (çeviri: 

Bülent Ergin) 

 1        

BEŞE, M. 

Enver 

       1  

BİLENOĞL

U, Esat 

 1        

BOZDAĞ, 

İsmet 

 6        

BUDUNÇ, 

Zehra 

  2       

BÜLBÜL, 

Ali Rıdvan 

 1        

BURİYAN, 

Orhan 

 1        

Bursa H.E.         1 

BURSA, 

Sabri Hazar 

  1       

ÇAĞLAR, 

Behçet 

Kemal 

 1        

CANATAY, 

Leman 

  3       

ÇAVDARLI, 

Rıza 

1    7     

CELAL, 

Bahadır 

   1      

ÇEPEŞ, 

Bahir 

  1       

ÇETİNTAŞ, 

Sedat 

2         



312 
 
ÇİZAKÇA, 

İhsan 

 1        

DAĞLIOĞL

U, H. Turhan 

11 1        

DALSAR, 

Fahri 

1  6  1     

DANİŞMEN

D, İ. Hami 

   1      

DAVER, A. 

–FELEK, B. 

 1        

DEKAK, 

İbrahim 

 1        

DORA, Ş.  3 2  1     

EDEBEY, 

Tevfik 

1   2      

EĞİLMEZ, 

Mümtaz 

Şükrü 

9 3  1      

EKREM, Ali  2        

ELÖVE, Ali 

Ulvi 

 32  2      

ELPE, Fikret  1        

EMİROĞLU, 

Yılmaz 

 1        

ENFİN, 

Agah Ulu 

        1 

ERDEM, M.  1    1    

ERGİN, 

Mümtaz 

 6 7   1   6 

ERMAN, 

Fazıl 

        1 

ERMAT, 

Kemal 

  1       

ERTUĞRUL

, Tahir 

  5       

FINDIKOĞL

U, F. Z. 

      1   

GAZALİ 

SALTIK 

11         

GAZİMİHA

L 

(Kösemihal), 

M.  

4 5  1   2   

GERÇEKSÖ

Z, İ.   

 1        

GÖKÇE, R.   1        

GÖKDEMİR 1         



313 
 
, Raşit 

GÖKDOĞA

N, Nüzhet 

 1        

GÖKŞEN, 

E.N. 

 1        

GÖKYAY, 

Orhan Şaik 

 4        

GÜLBAHA

R, M.  

 1 4       

GÜLEÇ, 

Fazlı 

      1   

GÜLER, 

Cemal Nadir 

 2        

GÜRLER, 

Celal Sıtkı 

 5        

GÜRMEN, 

Hayri  

1  4       

GÜRSES, 

Hayri 

 2        

GÜRSOY, 

Sait 

  2       

HALKEVİ 17 9 30 5 2 5 2  43 

HÜNALK, 

Ayhan 

 1        

İ.A.T.-H.T. 1         

İNÖNÜ, 

İsmet 

  7       

İŞÇİL, Şefik 

İbrahim 

  4       

Kalcioğlu, 

Agâh 

 1        

KAMMAN, 

Fahir 

  1       

KARAESME

N, Fikri 

     3    

KARAL, 

Rami 

 3        

KARATAL, 

Turgut 

  1   1  3 1 

KARATAY, 

Namdar 

Rahmi 

1 4 13 3 6  2 7 2 

KARUL, 

Rami 

 7 1  2     

KEMAL, 

Namık 

   1      

KEMALOĞ       1   



314 
 
LU 

KEPECİOĞ

LU, Kamil 

9  1 10      

KESİM, Işık  1        

KEYDER, 

Fadıl 

  1       

KILIÇARSL

AN 

  1       

KIPPLING, 

Rudyard 

(çeviri) 

 1        

KIZILAY, 

Bedia 

  3   1  1  

KOCABAŞ, 

Hüseyin 

1 1  1      

KOMMAN, 

Fahir 

  2      2 

KONUK, 

Abdurrahma

n 

        1 

KORALTAN

, Refik 

        1 

KÖSEOĞLU

, Neşet 

1         

KÖYMEN, 

Hulusi 

  1  2 4   1 

KOYUNLU

OĞLU, M. 

Turgut 

7  1       

KUM, Naci 2       4  

KURUL, 

Naci 

  1       

LAMİİ 

ÇELEBİ 

(çev.) 

 1        

MALLARM

E, S. (çev.) 

 1        

METE, 

Adnan 

     1    

MOORE, 

Thomas 

(çev.) 

  1       

ODABAŞ, 

Selahattin 

    2     

OKAY, 

Haşim 

 2       1 

ORTAÇ,  1    3 2 3 1 



315 
 
Hüsnü 

ÖZBEL, 

Kenan 

 2        

ÖZBEY, 

Mimar İ. 

2         

ÖZBUDAK, 

Suat Mesut 

        1 

ÖZER, 

Kemal 

       2  

ÖZFİLİZ-

AKYÜZ 

       1  

ÖZGÜÇ, 

Mithat 

    6     

ÖZGÜR, 

Şahin 

 2        

ÖZOLCAY, 

Sabahattin 

      1   

PARS, Hakkı 

Baha 

  2       

PEKSUN, 

Cevat Tahsin 

     1    

PINAR, Zeki 5         

REFET, 

İshak 

       1  

REFİOĞLU, 

S.R. 

  1       

RÜŞTÜ, 

Fahir 

  1       

ŞAPOLYO, 

Enver 

Behnan 

  2 2    3  

ŞARSU, 

Necmi R. 

 2        

SELEN, 

Remzi 

   1      

SEREN, 

Gültekin 

      1   

SILAY, 

Celal 

 1        

SINDIR, U. 

(çev. E. T. 

Eliçin) 

 1        

SİMER, 

Turgut 

        1 

SOYDAN, 

Ali 

    1     

SÖZEN, Arif  1       1 



316 
 
TAŞKIRAN, 

Faruk 

 2        

TOLON, 

Haydar 

 5 4 2 15 2 1   

TOLUY, H. 

Ziya 

      5   

TOYGAR, 

Bülent 

1         

TUĞSAVUL

, Orhan 

 1        

T.T.K.   1       

TÜRKAN, 

A. 

1         

TÜZMEN, 

H. 

        1 

UĞURALP, 

Erturan 

1   1      

ÜLGENER, 

Emin 

 2        

ULUDAĞ, 

İhsan 

   2      

ÜSTER, 

Neşati 

        1 

UTKU, 

Memduh 

     4    

UYGUR, 

Tahsin 

  5       

UZER, İhsan      16    

UZMEN, 

Cela 

 2        

YALGIN, 

Rıza 

1  2   2 1 1  

YENER, 

Cemal 

 1  1   1   

YETMEN, 

Tahir 

  3       

YÜCEL, 

Hasan Âli 

  2       

YÜCELDEN

, Osman Nebi 

 1        

YÜCELDEN

, Saffet Pınar 

      1   

YÜCELT, 

Nazım 

12  7 20     3 

YÜCEER, 

R.R. 

1 2 4 3   1 1  

TOPLAM 130 167 174 60 53 52 55 29 77 



317 
 

 
 

EK-2. III. TÜRK TARİH KONGRESİ’NE, TÜRK TARİH KURUMU 
GENEL SEKRETERİ ORD. PROF. DR. MUZAFFER GÖKER 
TARAFINDAN SUNULAN “BASILMIŞ VE BASILACAK” KİTAPLAR 
LİSTESİ    

 
 
   

“Bilhassa sefaret ve seyahat yoliyle gelmiş ecnebilerin seyahatname, sefaretname 
ve hatıralar olduğu gibi, Osmanlı tarihine ait mühim etütler ve diğer eserler tercüme 
edilmektedir.   
Çevrilenler 

1- Biri 16. Diğeri 17. Asırda memleketimize sefaretle gelmiş olan iki İngiliz’in 
hatıratı 

2- Marquis de Noitel’in hatıratı 
3- Michel Baudier, Osmanlı Sarayı 

Çevrilmekte olanlar 
1- Hammer’İn iki ciltlik Osmanlı Devlet teşkilatı ve idaresi adlı eseri  
2- Babinger’in Osmanlı müverrihleri 
3- Beducci’nin Rodos’ta Türk mimari eserleri 
4- Yorga’nın beş ciltlik Osmanlı tarihi 
5- Baron de Tott’un hatıratı 
6- Marquis de Bonnac’ın hatıratı 
7- Antuvan Galan’ın Jurnali”  

“Osmanlıca eski eserler, yeni nesillere kazandırılmak maksadıyla çevrilmektedir 
1- Patrona Halil Vakası’na ait Abdi Tarihi 
2- Âşık Paşazade Tarihi ile  
3- Silahtar Tarihi”  

Şimdiye kadar arşivden orijinal vesikalara dayanılarak yazılmış ve neşredilmiş eserler: 
1-  Uluğ İğdemir: Kuleli Vak’ası hakkında bir araştırma 
2-   Fevzi Kurdoğlu: Türk Bayrağı ve ayyıldız 
3-   İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Rumeli Âyanlarından Tirsinikli İsmail, Yılıkoğlu 

Süleyman ve Alemdar Mustafa Paşa 
4-  Enver Ziya Karal: Selim III’ün Hat-tı Hümayunları 
5-  Süheyl Ünver: Selçuk tababeti tarihi 
6-  Hikmet Bayur: Türk İnkılâbı Tarihi  
7-  İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Osmanlı İmparatorluk teşkilatında methal 
8-  İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Osmanlı İmparatorluğu teşkilatında Kapıkulu 

Ocakları 
9- Faik Unat: Osmanlı Sefaretnameleri 

 
Basılmak üzere olanlar: 
1- İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Osmanlı İmparatorluğu teşkilatında Kapıkulu Ocakları 

(II. Cilt) 
2- Selâhaddin Elker: Divanî Rakamlar 
3- Kanuni devrine ait Ahkâm defteri 
4- Süheyl Ünver: Selçuk kitap tezyinatı 



318 
 

5- Adalet Tüze: Siyakat Anahtarı 
6- İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Hat-tı Hümayunlar 
7- Cevdet Paşa’nın Mâruzatı 
8- İsmail Baykal: Enderunlu Sanatkârlar ve Hocaları 
9- Bekir Sıtkı Baykal: Birinci Meşrutiyet 
10- Osman Şevki Uludağ: Osmanlı Devrinde Türk Hekimliği 
11- Kâmil Kepecioğlu: Dört Asır Evvelki Fermanlar 
12- Şinasi Altındağ: Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı 
13- İsmail Hakkı Uzunçarşılı: 17. Asırda Türk – İngiliz Münasebetleri 
14- İsmail Hakkı Uzunçarşılı: Osmanlı İmparatorluğu’nda Merkez Teşkilatı 

 
Hazırlanmak Olanlar 
1- Karlofça Muahedesi zabıtları 
2- Pasarofça Muahedesi zabıtları 
3- Nişli Mehmet Ağa’nın Rusya Sefaretnamesi 
4- Elhaç Mustafa Efendi’nin Nemçe Sefaretnamesi”.  
Yayın İşlerimiz 
1- Piri Reis: Amerika Haritası 
2- Piri Reis: Kitabı-ı Bahriye basıldı 
3- Ayrıca Nasuhissilâhi’nin Irakeyn Seferi, İbn-i Bîbî’nin mufassal Selçuklu tarihi 

basılıyor  
4- Mimar Sinan monografileri ayrı bir çalışma serisi olarak basılacaktır. 15-16. asır 

Türk tarihine ilişkin hazırlanan eserler ve Mimar Sinan Sanatı için: Adsız Risale, 
Risaletülmimariye, Tuhfetülmimarin, Tezkiretülebniye, Tezkiretülbünyan, 
Padişahnâme, Selimiyye…”  
“Bazı basılan Eserler: 
İbni Sina: Makaleler, Etütler, mecmuası 
Cevat Üstün: İkinci Viyana Muhasarası 
Prof. Dr. Yusuf Akçura: Osmanlı Devletinin Dağılma Devri 
Ziya Karamürsel: Osmanlı Mali Tarihi hakkında tetkikler 
Fuat Köprülü: Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu (basılıyor)”  
 
 
Bkz. Ord. Prof. Dr. Muzaffer Göker, Türk Tarih Kurumu’nun 6 Yıllık 

Çalışmaları, III. Türk Tarih Kongresi (Ankara – 15-20 Kasım 1943): Kongreye 
Sunulan Tebliğler, s. 21-28.  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



319 
 

 
 
EK- 3. HALÂS-I BURSA  
 

 
“Halâs-ı Bursa 
 
Zulm-i Yunan’dan yeşil Bursa siyah olmuş idi 
Pay-i menhûsiyle telvîs eyliyordu an be an 
Bir tarafdan havf-u haşyet bir cihetden zulm-u âl 
Pek çok evlâd-ı vatan ölmüştü bî nâm-u nişân 
Habs-u darb nefy-u i’dâma bütün ma’rûz idik 
Köyleri ihrâk ile nâmûsları kıldı ziyân 
Dî-ü millet mülk-ü devlet mahve mahkûm idi âh 
Hiç halâs imkânı yokdu, hâliizdi pek yamân 
Her cihetden böyle dûçâr esârettik fakat 
Lütf-u Hakk’dan kat’ı ümîd itmemiştik bir zemân 
Sa’y-u ğayret eyleyûb her vechle himmet-i ricâl 
Hiç yokdan var edildi böyle bir devletlî şân 
Ric’at eylerken o mel’ûn şehri ifnâya hemân  
Bir ramak kalmış idi yetişdi lütf-u müsteâ 
Ber-hevâ olmak yakılmak üzere mahkûmîn hele 
Nâl-i Tevfik oldukçok şükür bulduk emân 
Böyle menhûs bir beladan bizleri kıldın rehâ 
Yaşa ey müncî-i millet yaşa sen ol kâm-rân 
Def idûb a’dâyı mülkden millete oldun peder 
Çekilen cevr-u cefâyı binde bir itdîm beyân 
Bir taraf takvâ-i ismet bir taraf fevz-u zafer 
Sen vatanda kalb-i millet ki oldun cisme cân 
Azm-i (sıddîk) Adl-i (Fârûk) Hilm-i (Osmân)ın da var 
Misl-i (Kerrâr) harb iden (Haydâr) da senin bu zamân 
Hızır rehber (Rûh-u Peyğamber) refîkindir senin 
Mazhar-ı lutf-u (Hudâ) olduğuna yoktur gümân 
Ey Salâhaddîn-i sânî Ey halâskâr-ı vatan 
Medhini mümkün değil yazsın kalem ğâyr-i lisân 
Bu fütûhâtın nusratullah olduğuna şübhe yok 
Orduya rûh-u nebîdir yenmen nusret-i resân 
Böyle ğayret böyle himmet olmadı yokdur misâl 
Yaşa ordun ile Mustafa Kemal Paşa Yaşa 
(Arz- minnet eyliyor millet sana ez dil u cân) 
Her umurunda muvaffak olmağa ettik dua 
Ruz u şeb evrad edindi bu niyazı dervişân 
İrticalendir bu tarih Şemsî Mısrî dedim 
Makdem-i münci-i millet ile olduk şadumân” 
 

 
 
 



320 
 

Bursa’nın Kurtuluşu (Günümüz Türkçesiyle) 
 
Yeşil Bursa Yunan zulmünden kararmış idi 
Her an uğursuz bir şekilde kirlenip yok oluyordu 
Bir taraftan korku bir taraftan zulüm hile 
Pek çok vatan evladı isimsiz izsiz yok olmuştu 
Hapis dövülme ürgün edilme ve idama maruz idik 
Köyleri yakarak namusları kirletip yok ettiler 
Milletin dini, devletin mülkü mahvolmakta idi ah 
Hiç kurtuluş imkânı yoktu halimiz pek yamandı 
Her yönden böyle esarete uğramıştık fakat 
Allah’ın lütfundan ümidimizi kesmemiştik bir zaman 
Her yönde himmetli adamlar çalışıp gayret edip 
Hiç yoktan var edildi böyle bir gösterişli devlet 
O lanetli düşman kaçarken şehri yok etmeye başladı hemen 
Az bir vakit kalmıştı ki Allah’ın yardımı yetişti 
Hele mahkûmlar yakılmak yok olmak üzereydi 
Başarılı olduk çok şükür esenlik bulduk 
Böyle uğursuz bir olaydan bizleri kurtardın 
Yaşa ey milletin kurtarıcısı yaşa sen mutlu ol 
Düşmanları vatandan kovup millete baba oldun 
Çekilen çile ve kahrın binde birini açıkladım 
Bir taraf vicdani masumiyet bir taraf şerefli zafer 
Sen vatanda milletin kalbi bedene can oldun 
Doğru kararın fark edilen adaletin ve Osman yumuşaklığın var 
Ali misali savaşan Haydar da sensin bu zamanda 
Hızır Rehber Peygamberin ruhu arkadaşındır senin 
Allah’ın lütfuna mazhar olduğuna şüphe yoktur 
Ey İkinci Salahaddin Ey vatanın kurtarıcısı 
Seni övmeye kalem ve söz yetmez 
Bu fetihlerin Allah’ın yardımı olduğuna şüphe yok 
Orduya yardım eriştiren muzaffer peygamberin ruhudur 
Böyle gayret böyle himmet olmadı misali yoktur 
Yaşa ordun ile Mustafa Kemal Paşa Yaşa 
(Minnetini sunuyor millet sana dilden ve candan) 
Her emrinde başarılı olmana ettik dua 
Dervişan bu duayı ezber edindi gün ve gece 
Doğaçlamadır bu tarih Şemsi Mısrî dedim  
Yetişti milletin kurtarıcısı olduk neşeli 
 
 

Mehmed Şemseddin (Ulusoy) 
Bursa – (1341) 1922  

 
Not: Metnin Osmanlı harflerinden Latin alfabesine çevreilmesinde ve günümüz 

Türkçesi’ne uyarlanmasında, Metin Sarı ve Mustafa Kara’nın çevirilerinden 
yararlanılmıştır. Bu çevirilerde yapılan hatalar düzeltilmiş, eksiklikler tamamlanmıştır. 
Parantez içine alınan bölüm olan Arz- minnet eyliyor millet sana ez dil u cân, bu tezde 



321 
 

çalışılan orijinal metinde yoktur.  Bu kısım Mustafa Kara’nın çevirisinde yer almaktadır. 
Kendisinin elinde bulunan orijinal metinde bu bölüm mevcuttur. (Bkz. Mustafa Kara, 
“Cemal ile Celal Arasında Bir Ömür Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Bursa’da Yaşam, 
Aralık 2009, s. 26-27. Metin Sarı, Mehmed Şemsüddin Mustafa Kemal’in Huzurunda, 
Bursa’da Yaşam, Aralık 2009, s. 39-42) 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



322 
 

 
 
 
EK-4. MEHMED ŞEMSEDDİN EFENDİ’NİN “CUMHURİYET” 
KONULU ŞİİRİ 
 
 
“Îd-i ekber eyliyor ihvân-ı cumhuriyetin 
Çun müsâdifdir bugün ilân-ı cumhuriyetin 
 
Türk’e derlerdi Frenkler mevte mahkûm hastadır 
Etti ihyâ hastayı Lokman-ı cumhuriyetin 
 
Mahv edilmişken vatan ihyâ edildi sa’y ile 
Yıkdı istibdadı kahraman-ı cumhuriyetin 
 
Râşîdin devri de cumhuriyet idi sonradan 
Müstebid şahlar olub düşman-ı cumhuriyetin 
 
Millete izz u saadet bahşeder hiç şübhesiz 
İftihardır bizlere unvân-ı cumhuriyetin 
 
Eyler arz-ı teşekkür Hak muvaffak elyledi  
Olmuş idik çok zaman nekrân-ı cumhuriyetin 
 
Kadrini bilmek gerekdir oldu millet müstakîl 
Vacip oldu herkese şükrân-ı cumhuriyetin 
 
Hazret-i Gâzi-i azâm münci-i millet vatan 
Lutfudur onun bize ihsân-ı cumhuriyetin 
 
Kaldırıb fikr-i taassub hem hurafâı tamam 
Kâle gelmez lutf-ı bî payân-ı cumhuriyetin 
 
Zulm-i istibdâdı gördük şübhesiz her milleti 
Mahva mahkûm eyliyor fıkdân-ı cumhuriyetin 
 
Var mı istiklâli sâkıt devletin mahkûm idi 
Hiç kıyas etmez kabus pürsân-ı cumhuriyetin 
 
Millet eyler intihab tevkil ederler onları 
Müstakil re’yinde mebusân-ı cumhuriyetin 
 
Kaldı hayran ecnebiler etti takdir Türkler’i 
Var mı hacet âşikâr burhân-ı cumhuriyetin 
 
Olamaz o zaman istibdada teşbih bu zaman 
Benzemez eslâfına insân-ı cumhuriyetin 



323 
 

 
Gördüler Türk’te terakkî kaldılar dembeste hep 
Oldular cümle milel hayrân-ı cumhuriyetin 
 
Her garazdan oldu sâlim çeşm-i insaf ile bak 
Pâk u tahir şübhesiz meydân-ı cumhuriyetin 
 
Tâ kıyamet adliyle ahkâm-ı câri dâimi 
Ola bâkî isterim ferman-ı cumhuriyetin 
 
Zulm u udvandan Müberra adli tatbik eyliyor 
Herkesi siyyân tutar mizân-ı cumhuriyetin  
 
Etmesinler su-i kasd zinhar mahveyler onu 
Cümle millet oldular deryâ-ı cumhuriyetin 
 
Payidar olsun kemâl-i satvet ve iclâl ile 
Dair oldukça cihan devrân-ı cumhuriyetin 
 
Eyleriz tahdis-i nimet payidar olsun müdam 
Mustafa Gazi Kemal’dir cân-ı cumhuriyetin 
 
Şems-âsadır reis encüm de mebusândır 
Onların sa’yiyledir tabân-ı cumhuriyetin 
 
Eylerim her dem temenni can u dilden bî riya 
Ta kıymet olmasın pâyân-ı cumhuriyetin 
 
Söyledim beşinci yıldır milleti tebrik için 
Oldu mürûr kim olur mihmân-ı cumhuriyetin 
 
Bahtiyarım Şemsî-i Mısrî ki idrak eyledim 
Müstefiz etti beni irfân-ı cumhuriyetin 
 
Tamam oldu bu tarih Şemsî-i Mısrî dedim 
Payidar olsun elbet yarân-ı cumhuriyetin 
 
Gazî ve İsmetle Fevz’i tarihi ikmâl eder 
Payidar olsun edeb erkân-ı cumhuriyet” 
 

Mehmed Şemseddin (Ulusoy) 
Bursa – 1928 

 
 
 
 
 
 



324 
 

 
 
Günümüz Türkçesi ile 
 
Bayram ediyor Cumhuriyetin dostları 
Bugün cumhuriyetin ilanına rast geldi 
 
Türk’e derlerdi Batılılar ölüme mahkûm hastadır 
Hastayı iyileştirdi Cumhuriyetin Lokmanı 
 
Mahvedilmişken vatan diriltildi emek ile 
Yıktı baskıcı yönetimi Cumhuriyetin kahramanı 
 
Beş halife devrinde cumhuriyetti, sonradan 
Baskıcı şahlar cumhuriyetin düşmanı oldu 
 
Millete kıymetli mutluluk bahşeder hiç şüphesiz  
Cumhuriyetin unvanı bize övünçtür 
 
Teşekkürlerini sunar Hak başarmasını sağladı 
Cumhuriyetin bakıcısı olmuş idik 
 
Kıymetini bilmek gerekir millet bağımsız oldu 
Herkese cumhuriyete teşekkür etmek vacip oldu 
 
Vatan ve milletin kurtarıcısı Yüce Gazi Hazretleri 
Onun iyiliğidir bize bağışlanması Cumhuriyetin 
 
Gerici fikir ve boş inancı tamamen kaldırdı 
Cumhuriyetin iyiliğinin sonuçsuz kalacağı akla gelmez 
 
Her millet baskıcı yönetimin zulmünü gördü 
Cumhuriyetin yokluğu perişanlığa mahkûm ediyor 
 
Bağımsızlığında kıymetsizlik var mı, devletin mahkûm idi 
Cumhuriyetin sualcisi kâbus kıyas etmez (bundan) 
 
Millet seçer vekil ederler onları 
Bağımsız oyuyla Cumhuriyetin milletvekili (olur) 
 
Yabancılar hayran kaldı Türkleri takdir etti 
Daha açık lüzum var mı Cumhuriyetin deliline 
 
O zamanki baskıcı yönetim bugünkü Cumhuriyete benzetilemez 
Cumhuriyetin insanı yerine geçtiklerine benzemez 
 
Türk’teki ilerlemeyi görünce soluğu kesilmiş kaldılar hep 
Bütün milletler Cumhuriyetin hayranı oldular 



325 
 

 
Her garazdan sağlıklı oldu insaf gözü ile bak 
Pak ve temizdir şüphesiz Cumhuriyetin meydanı 
 
Kıyamet adaletiyle yürürlükteki kuralları daimi olsun 
Cumhuriyetin fermanını ölümsüz isterim 
 
Zulüm ve düşmanlıktan aklanmış adaleti uyguluyor 
Herkesi eşit tutar Cumhuriyetin terazisi 
 
Sakın suikast etmesinler aman mahveder onu 
Bütün millet Cumhuriyet’in denizi oldular 
 
Daimi olsun olgun bir güç ve kudret ile 
Dünya var oldukça sürsün Cumhuriyetin zamanı 
 
Nimetlerine şükrederiz daima var olsun 
Gazi Mustafa Kemal Cumhuriyetin canıdır 
 
Cennet güneşidir başkan milletvekilleri yıldızlardır 
Onların sayesindedir Cumhuriyetin ışığı 
 
Riyasız can dilinden temenni ederim her zaman 
Ta kıymet olmasın cumhuriyetin sonu 
 
Söyledim beşinci yıldır milleti tebrik için 
Cumhuriyetin sahibi kimse en üstün olur 
 
Anladığım için Şemsî-i Mısrî çok mutluyum 
Feyizlenenlerden etti Cumhuriyetin irfanı beni 
 
Tamam oldu bu tarih Şemsî-i Mısrî dedim 
Elbet daimi olsun cumhuriyetin dostu 
 
Gazî ve İsmetle Fevz’i tarihi olgunluğa erdirir 
Daimi olsun edep Cumhuriyetin reislerinde 
 
       Mehmed Şemseddin (Ulusoy) 

Bursa - 1928 
 
 

 
 
 
 
 
 

 



326 
 

 
 
 

EK- 5.  ATATÜRKLE İLGİLİ 9 VE 9’LU RAKAMLAR 
 
 
“Atatürkle İlgili 9 ve 9’lu Rakamlar 
 
Kim ne derse desin bilmediğimiz, daha uzun zaman bilemiyeceğimiz eşref saat 

ve uğurlu günler, rakamlar vardır.  
 
Salı günü İstanbulu almış olmamaza rağmen Allahın her gününün mübarek 

olduğuna inanmamıza rağmen, yine de Hıristiyanların tesviri ile “Salı” gününü uğurlu 
saymıyanlar vardır. 

 
Fakat biz konumuza dönelim, Atatürk’ümüzün hayatında 9 rakamı çok 

önemlidir. 19. Asrında ve 1881’de doğdu Atatürk. Doğum yılına dikkat ediniz, ikişer 
ikişer toplayınız 1 art 8 eşit 9 eder, 8 artı 1 yine eşittir 9. 

 
Şimdi yazacağımız rakamlara dikkat buyurunuz muhakkak içinde 9 vardır… 29 

Aralık 1903’de Kurmay yüzbaşı olmuştu Atatürk, 19 Aralık 1904’de Hür fikirleri 
yüzünden padişah tarafından sorguya çekildi. Bu dahi bir hayırdır, zira O’nu hürriyete 
daha çok bağladı. 9/Ocak/1912’de Trablusgarp Savaşı’nda Tobruk zaferini kazanmıştı. 

 
19/Mayıs/1915 tarihinde Atatürk Albaylığa terfi etmişti. 9/Ağustos/1919 gecesi 

Anafartalar grubu komutanlığına tayin edilmiş, Erzuruma 9. Ordu komutanı olarak 
gitmişti. 19/Mayıs/1919’da Türklüğün istiklâli için Samsuna ayak basmıştı. 
9/Eylül/1922 tarihinde Atatürk’ün zaferi ile İzmir düşmandan kurtulmuş, Yunan denize 
dökülmüştü.  9/Ekim/1923 de Atatürk Ankarayı Başkent yapmıştı. 19/Eylül/1922 de 
Sakarya zaferini takiben Gazilik ünvanını ve Mareşallık rütbesini almıştı. 

 
29 /Ekim/1923’de 21,30 (9,30) da Cumhuriyet’in ilanını sağladı. 

29/Ekim/1924’de latife hanımla evlenmişti. 9/Ağustos/1928’de Istanbulda 
Sarayburnundaki toplantıda halka Latin harflerini kabul edeceğimizi bildirdi. 
19/Şubat/1932’de Halkevlerini açtı.  9/Şubat/1934 tarihinde Balkan Paktını kurdu. 
9/Ekim/1937’de Nazilli Mensucat Fabrikasını açtı. 19/Mayıs/1938’de Ankarada 
19/Mayıs Gençlik ve Spor Bayramını açtı ve stadyuma 19/Mayıs stadyomu ismi verildi. 
19/Haziran/1938 tarihinde Romanya kralını İstanbulda kabul etti. 29/Haziran/1938’de 
kendisini dinsizlikle ve kendi arkadaşlarını idam ettirmeye çalışan 150’liklerin affı için 
Meclisten af kanunu çıkardı. 9’u 5 geçe 10/Kasım/1938’de 19 yıl başında kalarak Türk 
Milletini hürriyete, istiklale, muasır medeniyet seviyesine çıkardıktan sonra fani 
hayattan ayrıldı.  

 
Fakat her şeyi ile yaşamaktadır, elimizdeki kalem onun öğrettiği yazıyı yazıyor, 

birbirimiz onun giydirttiği şapka ile selamlıyoruz, seçimler onun öğrettiği gibi yapılıyor, 
kadın erkek farkı yok, hepimiz Atatürk’ün getirdiği hürriyet içinde bugünümüzden ve 
yarınımızdan eminiz, çünki O’Nun istediği gençlik kırk yaşında bugün… 

 



327 
 

 
 

Rüknettin Akbulut, Bursa Hâkimiyet, 10.11.1963. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



328 
 

 
 
EK-6. EŞSİZ ATAM 
 
 
“Eşsiz Atam 
 

- Hükümetin merkezi neresidir? 
 
Durgun suya atılan bir taş misali dalga dalga gezindi bu soru, değil bizlerin nice 

bilginlerin bile yüreğini hoplatan cinstendi bu soru.  
 
Başlar bükülmüş, bakışlar yere dikilmiş, zaman durmuştu sanki. 
 
İnce ve keskin bir ötüş bu sıkıntılı havayı dağıtırcasına: 
 

- Hükümet merkezimiz Ankara. 
 

Yüreklerden boşalan ferahlıkla aydınlanan bakışlar bu ince sesin geldiği yöne 
çevrildi. Bir ona, bir Başöğretmene bakarak, verilecek kararı bekliyordu herkes. 
Başöğretmen kararını çoktan vermişti. Bastonu ile oynayarak gülüyor, mavi nurlu 
gözleri ışıl ışıl dakikalarca gülüyor. 

 
Az önce kararan yüzlere bu gülüşün yankıları oynamakta şimdi. Köylülere dönen 

Mustafa Kemal 
 

- Okula giden çocuklarla gidemeyenlerin farkını gördünüz. 
 

Seni en büyük adamımızı, zamanın Türk milletine yalnız bir kere bağışladığı en 
büyük varlığı kaybettiğimiz günlerde ve hal â duyduğumuz acıyı anlatmaya imkân var 
mı?   

 
Elem ve kederimizi açıklamak için içimizden gelen ve yalnız senin için candan 

kaynayarak göz pınarlarımızdan dökülen yaşlarımız kelime oyunlarına sığmaz asla!... 
 
Hastalığını işitip, yayınlanan Doktor tebliğlerindeki kelimelerin katılığından 

anlamlar çıkarmıya çalışıyorduk. Fakat son gecenin feci tebliği dahi senin gibi Büyük ve 
en büyük Türk’Ün hayata veda edeceğine bizleri asla inandıramıyordu:  

 
- Belki! diyorduk, Allah büyüktür diyorduk, geçen gün de böyle bir tebliğ çıkmıştı 

diyorduk, ve bu karanlık gecede dahi bir ışık arıyorduk… 
 

Sabahın erken saatlerinde hemen Dolmabahçe sarayı üzerindeki senin Bayrağına 
bakmıştık, saat 8 idi, mektebe gidiyorduk, ferahladık, Bayrak göndere tam toka 
edilmişti… Oh!... Çok şükür Allahım, onu bize bağışladın, demiştik… 

 



329 
 

Fakat içimizde sonsuz bir karanlığın acısı vardı, çocuklar sınıflarda söyleneni 
anlamıyorlar, yüzümüze çok derin ıztırablarının ışıklarını gösteren bakışlarla mahzun bir 
tavırla: 

 
-Bize bir şey söyleme, bir şey sormayınız!... der gibi idiler …Hepsinin 

nazarlarında aynı endişe vardı (Ya Atatürkümüz ölürse?) sorusunun acı korkusu… 
 
Nihayet acı haber ulaştı, Bayraklar yarıya indi, saat 9’u 5 geçiyordu ve günlerden 

Perşembe 10/Kasım/1938 tarihi. 
 
Ders vermek için sınıfa girdiğim zaman kendimi zor tutuyordum, durum sınıf 

havasına uysun diye bir öğrenciyi derse kaldırmak istedim: 
 
- Afedersiniz, hastayım! Dedi, ben anlamıştım, diğerlerine hitabla: 
 
- İçinizde başka hasta hasta var mı? diye sordum, hepsi birden: 
 
- Hapimiz, dediler ve sıranın üstüne kapanıp ağlamıya hıçkırmaya başladılar, 

bende zaten bunu bekliyordum.. Bir kişinin acısı bile insanı nekadar üzer bilirsin Atam!. 
İşte bütün bir sınıf dolusu gencin bu ulvî bu içten samimi acısı karşısında senin 
tavsiyelerini onlara söylemek istedim.  

 
- En büyük varlığımızı kaybetmemize rağmen vazifelerimizi unutmıyalım!. 

diyecek oldum, fakat bana öyle içten ve yaşla baktılar ki: 
 
- Bugün dinleyecek halde değiliz, elemlerimizi sükûtun derinliklerine salıp doya, 

doya acıyıp, ağlayıp yanalım!.. demek istiyorlardı, öyle yapmıştık, halâ aynıyız Atam.. 
 
Asrın ve Türklüğün en büyük adamını kaybettiğimiz için yaralanan yüreğimizin 

acısı asla kapanmıyacak. 
 
Sen büyün hayatın boyunca kimseye benzemedin, fânilerin seviyesinden çok 

üstündün. Herkese benzeyen tek tarafın, herkes gibi gözlerini şu fâni hayata kapayacak 
ölümün oldu. Fakat yine fânilerden ayrısın, çünki ebedisin Atam!.  

 
Dünya bile bunu kabul etti, düşmanlarımız bile sana ağladı ve senin için en 

seçkin sözler aradılar ve bir Bulgar gazetesi şöyle yazdı: (Artık Gladson gibi 
söyleyebiliriz: Atatürk öldükten sonra, dünya artık eskisi kadar enteresan değildir.)” 

 
 

Rüknettin Akbulut, Bursa Hakimiyet, 11.11.1963.  
 
 
 
 

 
 
 



330 
 

 
 
 

EK-7. SOSYOLOG GÖZÜYLE ÖNDER ATATÜRK 
 
 
“Sosyolog Gözüyle Önder Atatürk 
 
Milletlerin kuvetli bütün hale gelmelerinde önder dehaların büyük rolü vardır. 

Onlar, millet fertlerinin içinde bulunan, fakat kendileri tarafından açıkça 
hissedemedikleri milli heyecan nüvelerini peşin görür, hissederler ve her türlü 
kanallardan o nüveleri yine millete duyururlar, sonra da fiilen harekete geçerek 
gerçekten önderlik ederler.  

 
Eski Yunan medeniyetinde Perikles, Solon, Sokrates gerçek idealist önderleri idi. 

Koca bir Yunan medeniyeti meydana geldi, tarih boyunca ne onlar ne milletlerinin 
medeniyetleri unutulmamıştır ve unutulmaz da.  

 
Bizim tarihimizde misalmi yok. Babürşahlar, Melikşahlar, Mevlanalar… Osman, 

Orhan Gaziler, Fatih ve Kanuni… Fatih 21 yaşında, adeta bir çocuk, yanında Molla 
Hüsrev, Güranlı, Ak Şemseddin gibi mefkûreci adamlar Fatihi de önder yaptılar, onu 
büyük zaferlere ulaştırdılar. 

 
Filvaki milleti şahıslar yaratamaz. Millet fertlerinin ruhunda birleşme kaynaşma, 

korunma azmi varsa fertler bu azmi sezerler, onu açığa korlar, millet de varlığını anlar, 
hamleye başlar. İşte o adamlar onların önderleridirler.  

 
Amerika Reisicumhuru Rozvelte, ikinci cihan savaşında bütün dünya (sayın 

Başkan) derlerdi. Hatta bugünün Amerikasına kafa tutmaya çalışan büyük komşumuzun 
lideri dahi (Sayın Başkan) derdi. Rozveltin otoritesi kendi kudretindenmi idi? Oysaki o, 
meflûç bir adamdı, tekerlekli sandalyada otururdu. Onun kuvveti Amerikan milletinin 
heyecanını temsil etmesindendi. 

 
Ayrıca Sultan Mehmed 7 yaşında padişah olmuştu. Saçlı sakallı adamlar onun 

elinden eteğini öperlerdi.  
 
Hakimiyet kudreti ne para torbasının dibinde ne de kılıcın ucundadır. O, milletin 

sinesinden doğar. 
 
Ama bu kuvvet mücerrettir, askıda bulunmaz, onu kullanacak bir el gerek, işte o 

zaman önder çıkar.  
 
Atatürk’te bu sosyolojik anlamda önderdir. Birinci Cihan Savaşı’ndan yenilmiş 

olarak çıktık. Yeneler istediği gibi hareket ederler. Türlü bahanelerle memleketimizi 
istilaya başladılar.  

 
Türk esir olmaz, esir yaşamaz. 
 



331 
 

O sıra yeryer müstakil yaşama heyecanlar coşmıya başladı, mahalli teşekküller 
halinde mücadeleye girişme temayülleri şahlandı. İşte o zaman bir asker dahi önder 
lazımgeldi, ancak o bu teşebbüsler birleştirebilirdi, bu kudret timsalini Atatürkte buldu, 
o önder oldu, vatan kuruldu, milli birlikte kuruldu. 

 
Genç, ihtiyar, kadın erkek herkesi düşman karşısında birleştirmesini bilen önder 

Atatürk, bu savaşın millet ruhundan kopan bir azimle yapıldığını da yine millete 
duyurdu, egemenlik kudretinin millette olduğunu anlattı ve kendi hükümetini, kendi 
devlet şeklini kendine verdirdi. Cumhuriyet te böyle bir azim ve imanın eseri olarak 
Önder Ata ile oldu. 

 
O, millete kendi özbenliğinin kudret ve eskiliğini kendine iyice sindirerek 

anlatmak için, milli şuuru tam duyurabilmek için tarihini tanıtmak, dilini geliştirmek 
hamlelerinde de önder oldu. Şuurlu bir Türk milliyetçiliği tarih ve dil ile, onların 
benimsenmesi ve bilinmesi, geliştirilmesi ile olur, önder Ata bu iki işe gereği gibi önem 
verdi, aydınlara da ışık tuttu.  

 
Onun emri ile çıkan (La Turqui Kemaliste) adlı mecmua ile memleketimizin tabii 

güzelliklerini, sosyal gelişmemizi, artistik ve tarihi değerlerimizi, cihana duyurtuyordu, 
o günden bu yana biz böyle bir dergi ile cihana hala kendimizi duyuramamaktayız. 
Neydi o , trenlerde çeşitli ucuz tarifelerle memleketteki kaynaşma, iç turizm işte o idi.  

 
Önder Atamızın önderliği sayesinde 1929 Bunalımından sıkıntısızca çıktık, 

üstelik ekonomik istiklal (onun deyimi ile) ve kudretimizi cihana tanıtmıştık. 
 
O cihan politikasında dahi büyük görüşlü önderdi. Birgün İngiliz Büyük Elçisini 

çağırmıştır, Hitler Almanyasının size karşı savaş fikirlerini biliyormusunuz? Demişti. 
Elçi de, bizim, orada değerli elçilerimiz var; korkulacak bir şey yok demişti. Sen benim 
sözümü hükümetine bildir, demişti. Çok geçmeden Hitler ikinci cihan savaşını açmıştı.  

 
Hatayı işgal hamlesi ayrı görüşleridir.  
 
Atatürk milli hayatımızda her alanında önder olduğu gibi başka milletlerin dahi 

önderi idi. Pakistan gibi. Oranın kurtarıcısı Nehru ve kurtarıcı şairleri İkbal Atanın 
hayranları idi.   

 
Milli birlik ve ilerleme hakkındaki temel fikirlerine sadık kalarak ilerleme 

hamlelerimiz de, fikirleri ile yine Önderimiz Atamızdır ve öyle olmakta da devam 
edecektir.” 

 
Kazım Baykal, Bursa Hâkimiyet, 11.11.1963.  

 
 
 
 
 
 
 



332 
 

 
  

EK-8. ATATÜRK VE TİCARİ AHLÂKIMIZ  
 
 
“Atatürk ve Ticari Ahlâkımız 

 
Milli mücadelenin dış düşmanlara karşı olan bölümü bitmişti. Sıra iç hamleye 

gelmişti. Atatürk bunda da geniş ölçüde ön ayak oldu. Uzun süre devam eden bu 
dönemde hiçbir dış memlekete gitmeye vakit ve fırsat bulmadan bütün içtimai 
müesseselerimiz üzerinde düşündü, kurullar meydana getirdi. Demokrasinin icabı olan 
her sosyal müessesemizi yeniden organize etmeye koyuldular.  
 

Baştan hukuk nizamı düşünüldü, sonra eğitim işi ele alındı, dil, tarih kurumları 
vücuda getirildi. Atatürk bu devrim kuruluşlarının başında, sırasında da bir Başöğretmen 
gibi tahta başında öğreticilik yaptı,  sırasında bir tarihçi olarak zamanının büyük tarih 
yazanları ile tartıştı, çatıştı. Milli tarihin millet sinesinde çıkan kişiler tarafından 
yazılacağını isbatladı, bir çiftçi gibi traktörün üstüne çıkara emek ve gayret gösterilirse 
münbit değildir denen yerlerde çiftliklerin kurulabileceğini fiilen isbatladı (Bugünkü 
İsrailin çölde, senede yedi ton süt veren inekleri yetiştirmenin mümkün olduğunu 
isbatladıkları gibi) ve koca Orman çiftliğini meydana getirdi de sonunda millete terk etti.  
 

İlim, teknik bilgiyi ihmal etmiyerek sanayi kongresi ve ticaret kongresi yaptırdı, 
sanayileşmenin zaruretini daha o zamanlar ortaya koymuş ve halkın yapması gereken 
koca fabrikaları devlet tarafından yapılması yoluna gitmiş ve sonra millete devredilme 
düşüncesi ile, iddialı dağdağalı olmadan plânlamalar yapılmıştı. 
 

Sanayi yanında ticaretin önemini çok idrak etmiş olduğundan bir kongrede 
Ticaret ve tüccar hakkında, milli güven içinde ticaretin gelişmesini ön görmüş ve 
demişti: 
 

Tüccar, milletin emeği ve üretimi kıymetlendirmek için eline ve zekâsına 
emniyet edilen ve emniyete liyakat göstermesi gereken adamdır.  
 

Bu veciz sözleri dikkatle düşünürsek görürüz ki sanatkârın ve üretici ve çiftçinin 
çalışarak elde ettiği şeyleri değerlendirmek, emek ve üretimin hakkını vermek başta 
gelir, bu değerlendirmeyi yapanların eline ve zekâsına güvenebileceğimiz ve bu güvene 
hak kazanan kişiyi Atatürk tüccar saymaktadır.  
 

Ticaret sadece, hangi şekil ve biçimde olursa olsun ticaret değil bu iş ile, ne 
süretle olursa olsun uğraşan kişiler tüccar sayılmamaktadır. 
 

Milli mücadelenin dış kısmı henüz bitmiş olmasına rağmen Osmanlı devletinden 
kalma borçlar tasfiye edildi, yabancılar idaresinde olan demiryollar satın alındı, yeni 
demiryolları yapılması hamlesine girişildi, devlet bütçesi 154 milyon lira, buna rağmen 
bununla Merinos gibi olmak üzere beş büyük fabrika yapıldı, memur maaşı az, ama, 
arttırma konusunu düşünen yok, dış borçlar ve ödeme dengeliği, döviz meseleleri yok, 



333 
 

ticari, ekonomik, ilmi, endüstri hamleleri bir dizi devam eder. Herkes hayatından 
memnun!... 
 

İkinci cihan savaşından sonra çok haklı ve yerinde olarak daha çok ekonomik 
atılım yapmak zorunda kaldık. Atatürk’ün ve o devrin zihniyetleri acaipleşti, başka 
mücadeleler milli ahlâkımızı oldukça sarstı. Avrupalılaşmaya çalışırız, endüstri ve 
ekonomi bakımından ama onlara ulaşamadık, biraz da o zor olacak. Gelecek yazımda 
azıcıkta batılıların ticaret ve ticari gidişlerinden bahsedeyim de ona göre nasıl ve ne 
olabilecekse oraya yönelelim.”  

 
 

Kazım Baykal, Bursa Hakimiyet, 6.12.1972. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



334 
 

 
 
EK-9. ULUDAĞ DERGİSİNDE YAZMIŞ BAZI ÖNEMLİ KİŞİLERİN 
KISA BİYOGRAFİLERİ 
 
 
Kazım Baykal785 
 
25 Aralık 1905 yılında Bursa’nın Hoca Hasan Mahallesinde dünyaya gelen 

Baykal’ın aile kökleri Rusçuk’a dayanır. 1877 yılında, Rus Çarlığı ile Osmanlı 
İmparatorluğu arasındaki savaş nedeni ile Bursa’ya yerleşmişlerdir. Dedesi Rusçuklu 
Hacı Osman Efendi, Bursa’da Rusçuk Camii’ni yaptırmıştır. 1915 yılında girdiği 
Dârulhilâfe medresesinden 1923 yılında mezun olmuştur. 1924 yılında Bursa 
Dârulmuallimî’nden ehliyetname alan Baykal, aynı yıl İstanbul’a Dârulfünûn İlâhiyat 
Fakültesi’ne gitmiştir. 1927 yılında bu fakülteden mezun olmuş hocası İzmirli İsmail 
Hakkı’nın teşviki ile Felsefe bölümünde de eğitimini sürdürmüştür.  1928 yılında, 
felsefe bölümünü ve Yüksek Muallim Mektebi’ni bitirmiştir. 1929’da Kayseri Lisesi, 
1931’de Sivas Kız Muallim Mektebi, 1933-1936 yılları arasında Niğde Ortaokulu’nda 
öğretmenlik ve Niğde Maarif Müdürü, 1936 yılında Diyarbakır Lisesi’nde öğretmen 
olarak çalışır. Diyarbakır’da görev yaptığı sırada Diyarbakır Surları’na olan ilgisi Kazım 
Baykal’ın eski eserler araştırmacısı ve koruyucusu kimliğinin oluşumunda büyük etkiye 
sahip olmuştur. 1942 yılına kadar kaldığı Diyarbakır’da yaptığı araştırmaları, arkadaşı 
Süleyman Savcı ile birlikte Diyarbakır Şehri adlı bir kitapta toplamıştır. 1942’de 
Kütahya Lisesi’ne tayin olan Baykal, 1945’ten emekli olduğu 1965’ekadar çalıştığı 
Bursa Erkek Lisesi’ne felsefe öğretmeni olmuştur. 1946-1950 yılları arasında Uludağ 
dergisinde en çok yazı yayımlamış kişiler arasında olmuştur. 1946 yılında Bursa Eski 
Eserler Kurumu’nu kuran Baykal, 1950 yılına kadar Başkan Vekili, 1950’den 1993’te 
vefatına kadar 43 yıl boyunca Kurum’un başkanlığını yapmıştır. Bu süre zarfında 150 
eski eser restore edilmiş veya yeniden aslı gibi inşa edilmiştir. 1992’de Uludağ 
Üniversitesi’nde Fahri Doktora alan Baykal, Bursa’da anıtların “bani-i sanisi” olarak 
görülmüş, Osmanlı kültürü ile Cumhuriyet arasındaki köprü şahsiyetlerden biri 
olmuştur.  
 

Kamil Kepecioğlu786 
 
Ispartalı Hacı Halil Kamil Efendi’nin mal müdürü olarak görev yaptığı Girit 

Hanya’da 1878 yılında dünyaya gelmiştir. 9 Ocak 1912 tarihinde mülâzım-ı evvel 
rütbesi ile askeri vazifesine başlamıştır. I. Dünya Savaşı’da Hicaz cephesinde 
savaşmıştır. 20 Eylül 1918’de İngilizlere esir düştü. İki ay 25 gün sonra Mısır’daki esir 
kampından serbest bırakılan Kamil Bey, 14 Temmuz 1919’da İstanbul’a dönmüştür.  
Bursa Divan-ı Harbi Heyet-i Tahkikiyesi refakat kâtipliği ile görevlendirilen Kamil Bey 
8 Temmuz 1920’de Bursa’nın Yunan İşgali’ne uğraması ile birlikte görevi son 
bulmuştur. Ailesini ziyaret için İzmir’e giden Kamil Bey, İstanbul dönüşünde, İzmir’de 
Askerî Polis Müdürü olan Mülâzım-ı evvel Fahri Bey ile karşılaşmış, Fahri Bey’in 
teklifi üzerine, Ankara Hükümeti adına İzmir ve çevresinde istihbarat görevlisi olarak 

                                                
785 Bkz. Doğan Yavaş, a.g.m. Kara, “Kazım Baykal’ın Hayatı, Tahsili, Hocaları ve Eserler”.  
786 Bkz. Ali Birinci, “Bursa Arşivlerinin Dostu Kamil Kepecioğlu”, Bursa’da Yaşam, a.g.e., s. 6-9.  



335 
 

çalışmaya başlamıştır. I. Ordu’ya bağlı olarak 1001 ve Necati müstear adlarıyla 
istihbarat faaliyetlerinde bulunan Kamil Bey’in kimliği çok az kişi tarafından 
bilindiğinden dolayı, Kurtuluş Savaşı’na katılmadığı gerekçesi ile 4 Şubat 1924’te 4. 
Kolordu emrinde iken emekliye ayrılmıştır. Fakat 4 Temmuz 1926’da, istihbarat 
görevlisi olduğunu kanıtlayan Kamil Bey, yeniden görevine dönmüştür. 26 Ağustos 
1928’de İstiklal Madalyası’na layık görülen Kamil Bey 30 Ağustos 1928 tarihinde 
Binbaşı rütbesine getirilmiştir. 1 Ekim 1930 tarihinde emekli olmuş ve İstanbul’a 
yerleşmiştir. İstanbul’dan Bursa’ya ne zaman geldiği bilinmemekle birlikte 19 Şubat 
1932’de açılan Bursa Halkevi’nin Tarih Komitesi reisliğine seçildiği bilinmektedir. 
Uludağ dergisinde tarih yazıları yayımlayan Kamil Bey, 1934 yılında, Bursa’ya ziyaret 
için gelen Başbakanlık Arşivi’nin Tasnif Heyeti Reisi Muallim Cevdet Bey ile 
tanışmıştır. Cevdet Bey’in teklifi ile İstanbul’a dönen Kamil Bey, 22 Temmuz 1934’te 
üye olarak başladığı Tasnif Heyeti memuriyetinde 1935-1937 yılları arasında başkan 
muavini ve 1937-30 Haziran 1939 tarihleri arasında şef olarak görev yapmıştır. 5 Ekim 
1952’de İstanbul’da vefat etmiştir. Soyadı kanunuyla Kepecioğlu soyadını alan Kamil 
Bey, yazılarında daha çok Kepeci olarak kullanmıştır. Ali Emirî, İbnülemin Mahmut 
Kemal İnal ve Muallim Cevdet İnançalp’ten sonra dördüncü büyük tasnifçi olarak tarihte 
yer almıştır. Ayrıca Uludağ dergisinde yayımladığı “Türklerde Spor” yazı dizisi ile ilk 
spor tarihçilerinden biri olarak görülür. En önemli eseri Bursa Kütüğü’nün yanı sıra, 
Bursa Hanları, Bursa Hamamları ve Tarih Lügâti başlıklı kitapları mevcuttur. Dört Asır 
Evvelki Fermanlar başlıklı çalışması basılmak üzere Türk Tarih Kurumu tarafından satın 
alınmış fakat yayınlanmamıştır.   
 

Namdar Rahmi Karatay787 
 

1896’da Kütahya’da doğmuştur. İlköğrenimini Kütahya’da ortaöğrenimini 
1915’te Konya’da tamamlamıştır. Aynı yıl Karahisarısahip (Afyon) lisesinde tarih-
coğrafya öğretmeni olarak göreve başlamıştır. Paris’te Etude Superior’da yüksek 
öğrenim yapması için gönderilmiş ve 1927’de mezun olmuştur. Konya Sultanisi’nde 
felsefe öğretmeni olarak çalışan Namdar Rahmi Bey, enerjitizm felsefesinin güçlü bir 
temsilcisi olmuş, Fikret Naci Baştak ile Konya Enerjistizm Felsefe Okulu’nu kurmuştur. 
1925-1929 arasında Yeni Fikir dergisinde enerjitizm felsefesinin savunusunu 
yapmışlardır. Felsefi görüşü yüzünden ağır tenkitlere uğrayan Namdar Rahmi Bey, bir 
süre Milli Eğitim Bakanlığı’nda görev yapmak zorunda kalmıştır. Daha sonra Konya’ya 
dönmüş ve çeşitli okullarda görev almıştır. 1930’da Bursa Erkek Lisesi’ne atanmıştır. 
1932’de İstanbul Dolmabahçe Sarayı’nda Mustafa Kemal’in başkanlığında toplanan 
Türk Dil Kurultayı’na katılmış ve bir konuşma yapmıştır. 1942’ye kadar görev yaptığı 
Bursa’da, Uludağ dergisinde yayımladığı yazılar ile Bursa’da kültür ve edebiyat 
çalışmalarına önemli katkıları olmuştur. 1942’de Ankara Gazi Terbiye Enstitüsü’ne, 
1947’de İstanbul Çapa Kız Enstitüsüne atanmıştır. Bir süre sonra sağlığının bozulması 
üzerine görevden ayrılarak İzmir’e yerleşen Karatay, 1953’te vefat etti. Felsefî 
Meslekler Vokabüleri, Namık Kemal ve İdealizmi, Yazma Derleri, Paris Mektupları, 
Geçti Bor’un Pazarı adlı kitapları yayımlanmıştır.  
 

 

                                                
787 Bkz. Akkılıç, Bursa Ansiklopedisi, s. 1019. Emel Koç, “Konya Enerjitizm Felsefe Okulu”, Karadeniz 
Sosyal Bilimler Dergisi, yıl: 1, cilt: 1, sayı: 1, Sonbahar 2009, s. 138-148.  



336 
 

 
Hikmet Turhan Dağlıoğlu788 
 
1900 yılında, bugün Suriye’ye bağlı olan Derizor’da doğmuştur. Budapeşte’deki 

Yüksek Sanatlar Okulu’nda yüksek öğrenimini Arkeoloji bölümünde tamamlamıştır. 
İzmir’de ilkokul öğretmeni olarak başladığı görevine, Bolu, Gaziantep, Isparta, Balıkesir 
ve tekrar İzmir’de öğretmen olarak devam etmiştir. Bu dönemde İzmir valisi olan Kazım 
Dirik’in kültür işlerine ve eski eserlere ilgi duyan bir bürokrat olması, ayrıca bir 
arkeolog ve müzeci olan Aziz Ogan'ın bu dönemde burada bulunması, Dağlıoğlu için bir 
fırsat olmuştur. İstanbul’a gelerek müzecilik faaliyetlerine başlayan Dağlıoğlu, bir 
yandan da Kabataş Erkek Lisesi’nde öğretmenliğe devam etmiştir. 1934 yılında Ankara 
Arkeoloji Müzesi müdürlüğüne atanmış olan Dağlıoğlu, burada yaşadığı 
olumsuzluklardan sonra 1940 yılında Adapazarı Ortaokulu’na tayin edilmiştir. Daha 
sonra İstanbul Cağaloğlu ve Yenikapı Ortaokulu’nda öğretmenliğe devam etmiş, 1943 
yılında ise Antalya Milletvekili olarak TBMM’ye girmiş ve 1946 yılına kadar bu görevi 
sürdürmüştür. Türkiye Çocuk Esirgeme Kurumu'nda müfettişlik yaparak devletteki 
görev yaşamını sona ermiştir. 1950 yılında emekliliğini isteyip İstanbul’a yerleşmiştir. 
La Turquie Kemalist’te ve Halkevleri tarafından çıkarılan Ülkü, Ün, Uludağ, Başpınar, 
Çorumlu ve Kaynak dergilerinde yazılar yayımlamıştır. Tapu defterlerini inceleyerek 
derlediği Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep, Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep II, 
Gaziantep Miladi 16. Hicri 20. Asırda Antep Köyleri adlı kitapları Bursa’nın sosyo-
ekonomik tarihi ile ilgili incelemelerde başucu kitaplardan biri olan 16. Asırda Bursa 
Tarihi en çok bilinen çalışmalarındandır. Şemsettin Sami Hayatı ve Eserleri ile Halep’in 
En Eski Tarihi diğer kitaplarıdır. Dağlıoğlu 1977 yılında İstanbul’da vefat etmiştir.  

 
Rüknettin Akbulut789 

 
1913 yılında Trabzon’da doğmuştur. İlköğrenimini Trabzon ve Ardahan'da, 

ortaöğrenimini İstanbul ve İzmit'te tamamlamış olan Akbulut Kabataş Lisesi'ni ve 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi tarih bölümünü bitirmiştir. 1944'te Bursa 
Ticaret Lisesi'nde göreve başlamıştır. Öğretmenlik görevinin yanı sıra özellikle spor 
etkinliklerine katılmış; boks, futbol ve atletizm hakemliği yapmıştır. Bursa'da 
yayımlanan Açık Söz, Ant, Yeni Ant, Hakimiyet. Millet ve Spor Haberleri gibi çeşitli 
gazetelerde Bursa Halkevi tarafından çıkarılan Uludağ dergisinde makale, roman ve spor 
yazıları yazmıştır. 1947-1950 yılları arasında Bursa Halkevi Dil-Edebiyat-Tarih 
Komitesi üyeliği yapmıştır. 1950 yılında çıkan son iki sayısında Uludağ dergisinin yayın 
yönetmenliği görevinde bulunmuştur. Silâhsız İhtilâlci Gandhi, Cumhuriyet Devrinde 
Bursa İçin Yazılan Şiirler, Üç Günde Bursa Nasıl Gezilir, Bursalı Şair Öğrenciler 
Antolojisi, Bektaşilik ve Bektaşi Fıkraları ve Herşeyi İle Bursa adlı kitapları 
yayınlanmıştır. Akbulut, 1979 yılında İstanbul’da vefat etmiştir.  
 
 

 

                                                
788 Bkz. http://www.tbmm.gov.tr/TBMM_Album/Cilt1/index.html. 
http://tr.wikipedia.org/wiki/Hikmet_Turan_Da%C4%9Fl%C4%B1o%C4%9Flu.  
789 Akkılıç, Bursa Ansiklopedisi, s. 199.  

http://www.tbmm.gov.tr/TBMM_Album/Cilt1/index.html
http://tr.wikipedia.org/wiki/Hikmet_Turan_Da%C4%9Fl%C4%B1o%C4%9Flu


337 
 

 
ÖZGEÇMİŞ  

 
 

Can Ulusoy 09.03.1983’de Bursa’da doğdu. Lise öğrenimini 2000 yılında Bursa 
Erkek Lisesi’nde, lisans öğrenimini 2005 yılında Uludağ Üniversitesi İktisadi ve İdari 
Bilimler Fakültesi Kamu Yönetimi Bölümü’nde, yüksek lisans öğrenimini 2009 yılında 
İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslar arası İlişkiler Anabilim Dalı’nda, 
Doç. Dr. Mehmet Ö. Alkan’ın danışmanlığında hazırladığı “Bir Jön Türk Olarak Tunalı 
Hilmi ve Siyasi Düşüncesi” başlıklı yüksek lisans teziyle tamamladı.  
 

Yayınları: 
 
 “Metternich-Bismarck-Âli Paşa: 19. Yüzyılın Otoriter Başbakanları”, Türkiye 
Günlüğü, sayı 107, Yaz 2011. 
 
“Etik ve Adalet Merkezli Yeni Bir Siyaset Arayışı: Türkiye’de Özgürlükçü Sol”, Doğu 
Batı, sayı: 59, 2012 
 
“Bir Aydın Olarak Mehmed Şemseddin Ulusoy”, Sufi Bursa, Bursa, Mart 2013. 
 




	_GoBack
	_Hlk383919690

